
PROGRESSA: Journal of Islamic Religious Instruction Vol. 07 No. 02 Agustus 2023 
P-ISSN 2579-9665 | e-ISSN 2579-9673 https://jurnal.stitradenwijaya.ac.id/index.php/pgr/index 
  

 
TRADISI RUWAH DESA DALAM PERSPEKTIF ILMU 

PENDIDIKAN ISLAM 
 

Ismail 
Sekolah Tinggi Ilmu Tarbiyah Raden Wijaya Mojokerto 

ismailabdur26@gmail.com 
 

Achmad Zainul Mustofa Al Amin 
Sekolah Tinggi Ilmu Tarbiyah Raden Wijaya Mojokerto 

zainulmustofa78@gmail.com 
 

 
Abstrak: Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis tradisi ruwah desa sebagai 
media pembentukan akhlak anak dalam perspektif ilmu pendidikan Islam. Tradisi 
ruwah desa merupakan praktik sosial-keagamaan yang dilaksanakan masyarakat 
menjelang bulan Ramadan melalui kegiatan seperti tahlilan, ziarah kubur, kenduri, 
dan gotong royong. Tradisi ini memuat nilai-nilai spiritual dan sosial yang 
berpotensi menjadi wahana pendidikan informal bagi anak-anak. Penelitian ini 
menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan teknik pengumpulan data 
berupa observasi partisipatif, wawancara mendalam, dan dokumentasi. Analisis data 
dilakukan melalui reduksi, penyajian, dan verifikasi data menggunakan model Miles 
dan Huberman. Hasil penelitian menunjukkan bahwa tradisi ruwah desa 
mengandung sejumlah nilai pendidikan akhlak, di antaranya nilai gotong royong, 
empati, tanggung jawab sosial, kedisiplinan, penghormatan kepada orang tua dan 
leluhur, serta religiusitas. Internalisasi nilai terjadi melalui keteladanan tokoh agama 
dan masyarakat, pembiasaan tahunan dalam prosesi ruwah, serta partisipasi aktif 
anak dalam seluruh rangkaian kegiatan. Dalam perspektif pendidikan Islam, proses 
ini sejalan dengan prinsip tarbiyah yang meliputi qudwah (keteladanan), ta‘wid 
(pembiasaan), dan bi’ah tarbawiyah (lingkungan edukatif). Penelitian ini 
menyimpulkan bahwa tradisi ruwah desa berfungsi sebagai bentuk pendidikan 
karakter berbasis kearifan lokal yang efektif dalam menanamkan nilai-nilai akhlak 
anak secara natural, kontekstual, dan komunal. 
Kata Kunci: Tradisi Ruwah, Akhlak Anak, Pendidikan Islam, Kearifan Lokal, 
Tarbiyah. 
 
Abstract: This study aims to analyze the ruwah desa tradition as a medium for shaping 
children’s moral character from the perspective of Islamic education. The ruwah desa tradition is a 
socio-religious practice carried out by the community prior to the month of Ramadan through 
activities such as tahlilan, grave visitation, communal feasts (kenduri), and collective work (gotong 
royong). This tradition encompasses spiritual and social values that have the potential to serve as 
an informal educational setting for children. The study employs a descriptive qualitative approach, 
with data collected through participatory observation, in-depth interviews, and documentation. 
Data were analyzed through reduction, presentation, and verification using the Miles and 
Huberman model. The findings show that the ruwah desa tradition contains several moral 
education values, including cooperation, empathy, social responsibility, discipline, respect for parents 

mailto:ismailabdur26@gmail.com
mailto:zainulmustofa78@gmail.com


Ismail, I. & Amin, A. Z. M. A., Tradisi Ruwah Desa 

202                                                                                                  PROGRESSA Vol. 07 No. 02 Agustus 2023 (201-210) 

and ancestors, and religiosity. The internalization of these values occurs through the exemplary 
conduct of religious and community leaders, annual habituation within the ruwah procession, and 
the active involvement of children in all stages of the activities. From the perspective of Islamic 
education, this process aligns with the principles of tarbiyah, which include qudwah (exemplary 
practice), ta‘wīd (habituation), and bi’ah tarbawiyah (educational environment). The study 
concludes that the ruwah desa tradition functions as an effective form of character education rooted 
in local wisdom, instilling children’s moral values in a natural, contextual, and communal manner. 
Keywords: Child Morality, Islamic Education, Local Wisdom, Ruwah Tradition, Tarbiyah 
 

Copyright © PROGRESSA: Journal of Islamic Religious Instruction. All Right Reserved. 
This is an open-access article under the CC BY license 
[https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/]. 
Correspondence Address: redaktur@jurnal.stitradenwijaya.ac.id 
 
Pendahuluan 

Tradisi Ruwah sering juga disebut nyadran, sadran, atau ruwahan pada beberapa daerah yang 
merupakan salah satu praktik kultural religius yang umum ditemui di masyarakat pedesaan 
Nusantara, khususnya di Pulau Jawa dan beberapa wilayah Sumatera. Inti ritual ini biasanya 
meliputi pembersihan makam atau ziarah, tahlilan atau pengajian, kenduri atau selamatan, serta 
kegiatan gotong-royong yang diselenggarakan menjelang atau pada bulan Ruwah atau bulan 
Sya‘ban dalam perhitungan lokal. Praktik tersebut tidak semata-mata ritual turun-temurun, tetapi 
juga berfungsi sebagai ruang sosialisasi, pewarisan nilai kultural, dan rekonstruksi identitas 
komunitas lokal.  

Berdasarkan perspektif ilmu pendidikan Islam, Tradisi Ruwah menghadirkan berbagai 
dimensi yang relevan dengan proses pendidikan informal dan non-formal: pertama, sebagai media 
internalisasi nilai-nilai agama (pembacaan doa, tahlil, pengajian); kedua, sebagai sarana 
pembentukan karakter sosial (gotong-royong, tanggung jawab kolektif, solidaritas); dan ketiga, 
sebagai arena komunikasi lintas generasi untuk mentransmisikan kearifan lokal dan norma-
norma keagamaan kepada anak-anak dan remaja desa. Oleh karena itu, kajian terhadap Ruwah 
bukan hanya kajian antropologi atau etnografi, tetapi juga penting bagi kajian pendidikan Islam 
yang ingin memahami bagaimana nilai-nilai keagamaan dan moral dipelajari, dipraktikkan, dan 
diturunkan di luar institusi formal seperti madrasah atau madrasah diniyah.1  

Seiring modernisasi dan perubahan sosial ekonomi di pedesaan urbanisasi, akses media, 
perubahan pola pekerjaan, pelaksanaan Ruwah mengalami dinamika: beberapa elemen tradisi 
tetap dipertahankan, beberapa tradisi tersebut dimodifikasi dalam bentuk kenduri, peran tokoh 
agama, dan beberapa ada yang dipersoalkan dari sudut pandang teologis seperti; penggunaan 
sesajen atau praktik-praktik yang dianggap sinkretis oleh sebagian ulama. Dinamika ini 
menimbulkan pertanyaan penting bagi pendidikan Islam. bagaimana praktik tradisional dipakai 
sebagai sarana pendidikan nilai yang sahih, dan bagaimana pendidikan formal keagamaan 
merespons atau mengintegrasikan kearifan lokal tersebut. 

Asal-usul dan makna sosial-kultural Ruwah. Berbagai penelitian etnografis menunjukkan 
bahwa akar tradisi Ruwah dapat ditelusuri dari akulturasi nilai pra-Islam misalnya ritual 
pembersihan makam dan pemujaan leluhur dengan praktik-praktik keagamaan Islam yang 
dibawa dan diadaptasi oleh agen-agen Islam lokal seperti tokoh penyebar agama dan ulama 

 
1 Lailul Alfiah, Salsabilla Libnatus Asfarina & Moh Fuad Ali Aldinar (2022). “Pemberian Sesajen untuk Ritual Ruwuh 

Desa: Perspektif Hukum Islam” , jurnal Ma’mal: Jurnal Laboratorium Syariah dan Hukum, Vol.3 No.1, hlm. 1 



Ismail, I. & Amin, A. Z. M. A., Tradisi Ruwah Desa 

PROGRESSA Vol. 07 No. 02 Agustus 2023 (201-210)  203 

setempat. Akulturasi ini menghasilkan ritual hibrida yang secara sosial berfungsi sebagai 
mekanisme kohesi komunitas dan mitigasi ketidakpastian dengan memohon keselamatan, 
keberkahan hasil tani, dan lain sebagainya. Konsekuensinya, Ruwah menjadi sebuah fenomena 
kebudayaan yang sarat nilai sosial sekaligus religius.  

Ruwah sebagai ruang pendidikan informal. Kegiatan dan aktivitas dalam Ruwahan seperti 
tahlilan, pembacaan yasin, tausiyah singkat, dan keterlibatan generasi muda dalam persiapan acara 
tersebut secara implisit menjadi proses pembelajaran religius. Para remaja dan anak-anak 
menyaksikan, meniru, dan mengambil bagian dalam ritual; sikap-sikap religius, norma kewajiban 
sosial, serta teknik komunikasi agama ditransmisikan tanpa kurikulum tertulis, tetapi efektif 
melalui praktik sosial. Penelitian ini memperlihatkan bahwa nilai-nilai seperti tanggung jawab 
kolektif, gotong-royong, dan rasa hormat kepada leluhur terinternalisasi melalui partisipasi 
langsung tersebut.2  

Kontroversi dan tantangan teologis-pedagogis. Sejumlah aspek Ruwahan seperti 
penggunaan sesajen atau unsur-unsur ritual yang dianggap sinkretis dapat menimbulkan 
perdebatan di kalangan ulama dan para pendidik Islam. Perdebatan ini berdampak pada 
bagaimana Ruwahan diajarkan atau diluruskan dalam komunitas: apakah dipertahankan utuh 
sebagai kearifan lokal yang bernilai edukatif, atau diperbaiki dengan reformasi ritual agar selaras 
dengan ajaran Islam yang normatif. Tantangan ini menghendaki pendekatan pedagogis yang 
sensitif, yakni dialog antara tokoh agama, pendidik lokal, dan masyarakat agar pewarisan nilai 
tetap berjalan tetapi praktik yang bermasalah dapat diminimalisir. 3 

Kebutuhan kajian pendidikan Islam yang sistematis terhadap Ruwah. Meskipun terdapat 
banyak studi deskriptif tentang Ruwah pada tingkat lokal, sedikit kajian yang menempatkan 
tradisi ini secara sistematis dalam kerangka teori pendidikan Islam. Bagaimana proses sosialisasi 
nilai religius bekerja, peran agen pendidikan non-formal, serta implikasi pedagogis terhadap 
pembentukan karakter peserta didik. Oleh karena itu, penelitian ini hadir untuk mengisi celah 
tersebut dengan kajian literatur (2017–2022) guna merumuskan model integrasi antara praktik 
kultural literatur dan program pendidikan Islam. 

Modernisasi dan arus globalisasi telah membawa perubahan signifikan terhadap pola 
kehidupan masyarakat desa, termasuk terhadap pembentukan akhlak anak. Gejala seperti 
rendahnya disiplin, kurangnya rasa hormat, hingga menurunnya kepedulian sosial menjadi 
sorotan utama pendidikan islam kontemporer. Di sisi lain, di banyak desa masih lestari tradisi 
ruwah desa suatu ritual yang mencakup doa bersama, tahlilan, kunjungan makam leluhur, serta 
gotong royong. Tradisi ini tidak hanya ritual spiritual, tetapi juga mengandung nilai moral dan 
sosial yang kuat, yang dapat menjadi wahana pendidikan informal bagi anak-anak desa. 

Berdasarkan perspektif pendidikan Islam, konsep tarbiyah menekankan pembelajaran 
karakter melalui keteladanan, pembiasaan dan konteks lingkungan. Tradisi ruwah desa dapat 
diartikan sebagai praktik tarbiyah masyarakat yang melibatkan semua generasi, termasuk anak-
anak dalam prosesi ritual, sehingga memungkinkan internalisasi nilai akhlak dalam kehidupan 
sehari-hari. Namun, sebagian besar penelitian mengenai pendidikan akhlak anak di Indonesia 
tetap difokuskan pada lingkungan formal seperti PAUD, TK, dan pesantren seperti studi oleh 
Kamalia dkk. (2020) yang menemukan bahwa pendidikan agama di KB Ar‑Rozzaaq Desa 

 
2 Ibid. 
3 Lailul Alfiah, Salsabilla Libnatus Asfarina dan Moh Fuad Ali Aldinar (2022). “Pemberian Sesajen… , hlm. 1 



Ismail, I. & Amin, A. Z. M. A., Tradisi Ruwah Desa 

204                                                                                                  PROGRESSA Vol. 07 No. 02 Agustus 2023 (201-210) 

Tanjungkerta berkontribusi signifikan terhadap perkembangan moral anak bahwa pembiasaan 
religius mampu memperkuat moral anak.4 

Penelitian tentang pengembangan nilai dan karakter melalui tradisi lokal juga sudah ada, 
seperti kajian nilai-nilai dalam tradisi sadranan di Temanggung oleh Choirul Anam.5 Namun, 
tidak ditemukan literatur yang secara khusus mempelajari tradisi ruwah desa sebagai wahana 
pembentukan akhlak anak dari perspektif pendidikan Islam modern. Oleh karena itu, penelitian 
ini hadir untuk mengisi kekosongan tersebut dengan mengkaji secara mendalam bagaimana 
ruwah desa berfungsi sebagai media pendidikan akhlak anak dan sejauh mana nilai-nilai dalam 
tradisi tersebut sejalan dengan prinsip tarbiyah Islam. 

Tradisi ruwah juga dikenal sebagai nyadran, sadranan, atau ruwahan yang merupakan bentuk 
ritual budaya-religius masyarakat Jawa yang dilaksanakan pada bulan Sya’ban untuk mendoakan 
leluhur, melakukan ziarah kubur, dan menguatkan ikatan sosial masyarakat desa.6 Ruwah 
dipandang sebagai praktik sosial yang memadukan unsur Islam dengan budaya lokal melalui 
proses akulturasi yang telah berlangsung berabad-abad.7 Sebagai fenomena budaya, ruwah 
memiliki fungsi sosial berupa kohesi komunitas, transfer nilai antar-generasi, serta ritual transisi 
menuju Ramadan. Penelitian Aini menunjukkan bahwa praktik-praktik ruwah memuat nilai 
i‘tiqadiyyah (keyakinan), amaliyyah (pengamalan), dan khuluqiyyah (akhlak), sehingga menjadi 
mekanisme internalisasi nilai moral bagi generasi muda.8 

Berdasarkan pendidikan Islam, pembentukan akhlak menempati posisi sentral yang 
mencakup hubungan manusia dengan Allah, manusia, dan lingkungan. Ibnu Miskawaih 
menegaskan bahwa akhlak terbentuk melalui pembiasaan, keteladanan, dan latihan terus-
menerus.9 Pemikiran ini dipertegas oleh ulama pendidikan kontemporer yang mengaitkan akhlak 
dengan konsep tarbiyah, yakni proses pendidikan yang melibatkan pengembangan spiritual, 
moral, dan sosial secara integral.10 Tarbiyah dalam praktiknya mencakup tiga komponen utama 
yaitu (1) keteladanan (Qudwah Hasanah) yaitu perilaku guru, tokoh agama, dan orang tua menjadi 
model utama bagi anak; (2) pembiasaan (Ta‘wid) yaitu pengulangan perilaku positif membentuk 
karakter yang stabil; dan (3) lingkungan edukatif (Bi’ah Tarbawiyah) yaitu masyarakat, budaya, dan 
keluarga menjadi ruang internalisasi nilai.11 

Berbagai penelitian menunjukkan bahwa tradisi budaya di masyarakat desa berpotensi 
besar sebagai media pendidikan moral dan sosial anak. Penelitian Anggraeni dan Puspitasari 
(2020) menemukan bahwa keterlibatan anak dalam kegiatan budaya desa, seperti kerja bakti, 
kenduri, dan doa bersama, menumbuhkan nilai solidaritas, tanggung jawab, dan kepedulian 
sosial.12 Selain itu, Dewi menyatakan bahwa program pendidikan nilai berbasis budaya lokal 

 
4Kamalia, H. W., Hasani, S., dan Pratama, G. J. (2020). Pengaruh Pendidikan Agama Islam terhadap Perkembangan Moral 

Anak Usia Dini di KB Ar‑Rozzaaq Desa Tanjungkerta Tasikmalaya. Waladuna : Jurnal Pendidikan Islam Anak 
Usia Dini, 3(1), hlm. 1–16.  

5Anam, C. (2019). Pendidikan Nilai dan Karakter dalam Tradisi Sadranan. Harian Temanggung.  
6 Siti Aini, Nilai-Nilai Pendidikan dalam Tradisi Ruwatan di Desa Gumelar (Jember: UIN KHAS Jember Press, 2017), 

hlm. 44. 
7 Choirul Anam, “Akulturasi Islam dan Budaya Jawa dalam Tradisi Sadranan,” Jurnal Penelitian Budaya 5, no. 2 (2019): 

hlm. 122–124. 
8 Siti Aini, Nilai-Nilai Pendidikan.. , hlm. 38–40. 
9 Rendy Hermawan, “Revitalisasi Pemikiran Akhlak Ibnu Miskawaih di Era Digital,” Jurnal Pendidikan Islam 4, no. 1 

(2019): hlm. 67–70.  
10 Hasan Basri, Tarbiyah dalam Pendidikan Islam (Yogyakarta: Pustaka Ilmu, 2020), hlm. 55. 
11 Ibid., 60–63. 
12 Dwi Anggraeni dan A. Puspitasari, “Nilai Sosial dalam Tradisi Ruwah di Desa Sambiroto,” Prosiding Kebudayaan 

Nusantara (2020): hlm. 88. 



Ismail, I. & Amin, A. Z. M. A., Tradisi Ruwah Desa 

PROGRESSA Vol. 07 No. 02 Agustus 2023 (201-210)  205 

mampu meningkatkan perkembangan moral anak usia dini karena bersifat kontekstual, dekat 
dengan kehidupan sehari-hari, dan memberikan pengalaman langsung.13 Tradisi ruwah menjadi 
salah satu wadah internalisasi nilai melalui keteladanan orang dewasa, suasana religius, serta 
dinamika aktivitas gotong-royong yang melibatkan berbagai lapisan masyarakat. Pembelajaran 
berbasis tradisi lokal ini selaras dengan teori pembelajaran pengalaman (experiential learning) 
yang menekankan bahwa nilai moral lebih mudah dipahami melalui keterlibatan langsung 
daripada sekadar penjelasan teoretis.14 

Proses internalisasi nilai moral dalam kegiatan ruwah terjadi melalui tiga mekanisme yaitu 
(1) keteladanan tokoh agama dan masyaraka seperti imam masjid, dan orang tua menjadi rujukan 
moral bagi anak dalam mengikuti kegiatan ruwah. Penelitian Indrawari, dkk. menunjukkan 
bahwa sistem prophetic parenting yang menekankan keteladanan efektif membentuk akhlak 
anak usia dini;15 (2) pembiasaan tahunan, karena ruwah dilaksanakan setiap tahun, anak melalui 
proses pembiasaan yang berulang. Menurut Meilasari & Ichsan (2021), mekanisme pembiasaan 
dalam konteks budaya religius mampu menanamkan nilai moral secara lebih mendalam 
dibanding pembelajaran formal; 16 dan (3) partisipasi aktif atau dengan belajar melalui 
pengalaman, di mana Anak terlibat dalam kegiatan seperti mempersiapkan makanan, 
membersihkan lingkungan, mengikuti doa bersama, dan berinteraksi dengan tokoh adat. Wardi 
dkk. (2020) menyatakan bahwa pengalaman sosial-religius langsung efektif membentuk nilai 
spiritual dan etika sosial anak di masyarakat desa.17 

Jika ditinjau dari perspektif tarbiyah, tradisi ruwah mengandung dimensi pendidikan Islam 
yang sangat kuat yaitu: (1) tarbiyah ruhiyyah (Spiritual) melalui doa, tahlil, dan ziarah kubur; (2) 
tarbiyah ijtimaiyyah (Sosial) melalui gotong-royong, kenduri, dan interaksi antar-generasi; dan 
(3) tarbiyah khuluqiyyah (Akhlak) melalui pembiasaan sopan santun, empati, dan adab terhadap 
orang tua dan leluhur. Hal ini menjadikan ruwah sebagai lembaga pendidikan non-formal yang 
hidup dalam masyarakat dan memberi kontribusi signifikan terhadap pembentukan karakter 
anak. 

Beberapa penelitian terdahulu yang relevan di antaranya, Kamalia, Hasani dan Pratama 
(2020) meneliti pengaruh pendidikan agama Islam terhadap moral anak di KB Ar‑Rozzaaq di 
Desa Tanjungkerta, Tasikmalaya. Ditemukan adanya pengaruh signifikan pendidikan agama 
sebanyak sekitar 22 % terhadap perkembangan nilai moral anak usia dini.18 Penelitian Dewi 
mengeksplorasi pengembangan nilai agama dan moral pada anak usia dini melalui program 
pendidikan berbasis agama Islam.19 Lalu, studi teoretis oleh Rendy Hermawan membahas 

 
13 Laila Dewi, “Pengembangan Nilai Agama dan Moral Anak Usia Dini Berbasis Tradisi Lokal,” Early Childhood Journal 

6, no. 1 (2022): hlm. 15–18. 
14 Meilasari dan Ichsan, “Pembelajaran Nilai Moral pada Anak Usia Dini,” Jurnal Golden Age 2, no. 2 (2021): hlm. 

101–102. 
15 Rika Indrawari, “Prophetic Parenting dalam Pembentukan Moral Anak,” Jurnal Tarbiyah Islamiyah 7, no. 2 (2022): 

hlm. 55–56. 
16 Meilasari dan Ichsan, “Pembelajaran Nilai Moral,” hlm. 97–100. 
17Sahro Wardi dkk., “Pendidikan Agama Islam Berbasis Komunitas Desa,” Al-Murabbi Journal 4, no. 2 (2020): hlm. 142–

145.  
18Kamalia, H. W., Hasani, S., dan Pratama, G. J. (2020). Ibid. 
19 Dewi, M. K. (2022). Pengembangan Aspek Nilai Agama dan Moral pada Anak Usia Dini. Al‑Athfal : Pendidikan Anak 

Usia Dini, 2(1), hlm. 1‑12. 



Ismail, I. & Amin, A. Z. M. A., Tradisi Ruwah Desa 

206                                                                                                  PROGRESSA Vol. 07 No. 02 Agustus 2023 (201-210) 

revitalisasi pendidikan akhlak Islam ala Ibnu Miskawaih dalam konteks digital dan pendidikan 
moral masa kini.20 

Secara umum, penelitian-penelitian di atas menyajikan argumen kuat bahwa pendidikan 
agama formal dan program religius berkontribusi terhadap pembentukan moral anak. Namun, 
sedikit sekali dari kajian tersebut menyoroti praktik budaya lokal seperti ruwah sebagai 
kontekstualisasi pendidikan moral informal. Fokusnya lebih ke institusi formal atau strategi 
pembiasaan berbasis sekolah dan pesantren. Dengan demikian, tradisi ruwah desa sebagai media 
pendidikan akhlak anak terbukti masih jarang dianalisis secara sistematik. Tujuan tulisan ini 
adalah: (1) mendeskripsikan bentuk dan fungsi Tradisi Ruwah di desa sebagai praktik pendidikan 
informal; (2) menganalisis nilai-nilai pendidikan Islam (tauhid, akhlak, solidaritas, tanggung 
jawab sosial) yang terkandung dalam pelaksanaan Ruwah; dan (3) merumuskan rekomendasi 
integratif antara kurikulum pendidikan Islam non-formal seperti pengajian dan madrasah 
diniyah dengan pemeliharaan kearifan lokal agar proses pewarisan nilai menjadi lebih efektif dan 
sesuai syariat. Untuk mencapai tujuan tersebut, tulisan ini mengacu pada studi-studi lapangan 
dan kajian-kajian empiris tentang Ruwah yang dipublikasikan pada rentang tahun 2017–2022.21  
 
Metodologi Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan tujuan mendeskripsikan, 
menjelaskan, dan menganalisis tradisi ruwah desa sebagai media pendidikan akhlak anak. 
Pendekatan ini sesuai dengan banyak penelitian dalam bidang pendidikan agama Islam dan 
moral anak, yang menggunakan observasi, wawancara mendalam, dan dokumentasi, serta 
analisis data secara deskriptif melalui tahapan reduksi, penyajian dan verifikasi data Jo Miles & 
Huberman. Proses analisis data mengikuti alur tahapan Miles & Huberman (1994), sebagaimana 
diaplikasikan dalam banyak penelitian pendidikan moral anak. Keabsahan data dijamin melalui 
teknik triangulasi: Triangulasi sumber: membandingkan persepsi anak, orang tua dan tokoh desa. 
Triangulasi metode: menggabungkan observasi, wawancara, dan dokumentasi. Member check: 
membagikan ringkasan hasil kepada sebagian informan untuk memastikan akurasi interpretasi. 
Pendekatan ini sesuai dengan praktik penelitian kualitatif yang telah umum digunakan dalam 
studi pendidikan Islam & moral, seperti pada analisis nilai dan pembiasaan di RA atau PAUD 
serta studi moral siswa usia sekolah dasar. 
 
Hasil dan Pembahasan 
Konteks Tradisi Ruwah sebagai Media Tarbiyah 

Tradisi ruwah desa, sebagaimana ditemukan dalam penelitian ini, berada dalam konteks 
lokal masyarakat desa sebagai praktik budaya spiritual yang mengandung nilai moral. Dalam 
studi pendidikan karakter berbasis komunitas, Surau atau tempat ibadah lokal juga sering 
menjadi pusat pembentukan karakter anak sekolah; seperti yang dilaporkan oleh Remiswal, Basit 
& Azmi bahwa Surau di kawasan Minangkabau menjalankan kegiatan rutin wirid dan pembacaan 
kitab Parukunan yang meningkatkan moral, ibadah, dan akidah anak-anak usia sekolah22. Ruwah 

 
20 Teori Ibnu Miskawaih dalam edukasi akhlak: Hermawan, R. (2019). Warisan Ibnu Miskawaih Revitalisasi Pendidikan 

Akhlak Islam di Era Digital. Al‑Tarbawi Al‑Haditsah. 
21 Febi Agustina & Kustomo (2021). Nilai-Nilai Sosial dan Budaya Tradisi Ruwah Desa di Era Globalisasi. Prosiding 

Conference on Research and Community Services. CORCYS Journal. hlm. depan 
22Remiswal, R., Basit, A., & Azmi, F. (2021). Pembentukan karakter anak usia sekolah melalui surau. Ta’dibuna: Jurnal 

Pendidikan Islam, 10(2), hlm. 168–182.  



Ismail, I. & Amin, A. Z. M. A., Tradisi Ruwah Desa 

PROGRESSA Vol. 07 No. 02 Agustus 2023 (201-210)  207 

desa sejenis dapat dianggap sebagai ‘surau bergerak’ yaitu melibatkan komunitas lintas generasi 
dan terjadi dalam konteks ritual sosial desa. Sementara itu, pendekatan prophetic parenting di 
keluarga Desa Bukit Barisan oleh Indrawari et al. (2022) menunjukkan bahwa nilai keteladanan 
(qudwah hasanah), pembiasaan nilai (al-‘adah), serta nasihat baik (mau’izah hasanah) sangat berperan 
dalam pembentukan moral anak usia emas.23 Dalam konteks ruwah, tokoh agama dan orang tua 
juga menjadi figur teladan, mempraktikkan nilai spiritual dan moral yang membuat anak 
mengikuti secara alami. 
 
Nilai-Nilai Akhlak dalam Tradisi Ruwat 

Hasil penelitian ini menemukan nilai-nilai akhlak yang ditransmisikan melalui keterlibatan 
langsung anak dalam prosesi ruwah, antara lain: Gotong royong dan solidaritas sosial: Anak aktif 
menyiapkan makanan kenduri, membantu persiapan acara, menunjukkan partisipasi kolektif. Ini 
sejalan dengan temuan Anggraeni & Puspytasari yang mencatat bahwa prosesi budaya di desa 
menginternalisasi solidaritas dan kebersamaan sosial pada anak dan komunitas.24 Religiusitas dan 
hormat spiritual: Kids mengikuti doa di makam leluhur, membaca Yasin dan Tahlil secara 
berjamaah. Fenomena ini sesuai dengan nilai i’taqad, amaliyah, khuluqiyyah yang ditemukan oleh 
Aini dalam tradisi ruwatan di Desa Gumelar Jember.25 Disiplin dan ketertiban: Anak harus hadir 
tepat waktu, berpakaian sopan, mengikuti instruksi tokoh adat/agama. Mekanisme ini 
menggambarkan praktik pembiasaan (al-‘adah) dan keteladanan (qudwah) unggulan yang 
mendukung pendidikan Islam informal. 

 
Mekanisme Internalisasi dan Pembelajaran Aktif 
1. Keteladanan sebagai Agen Pendidikan 

Proses internalisasi nilai akhlak melalui teladan figur otoritas adalah sangat efektif. 
Indrawari et al. menggarisbawahi pentingnya peran orang tua dan tokoh agama sebagai 
qudwah hasanah dalam prophetic parenting yang membentuk moral anak usia dini.26 Di 
ruwah desa, tokoh adat dan agama memimpin ritual spiritual, memberikan contoh langsung 
nilai moral yang diikuti anak-anak. 

2. Pembiasaan Kontekstual 
Kesinambungan prosesi ruwah setiap tahun menciptakan budaya yang konsisten. 

Demikian pula, ritual ruwah sebagai prosesi tahunan memperkuat nilai disiplin, solidaritas 
dan religiusitas. 

3. Pembelajaran Kontekstual melalui Keterlibatan 
Pembelajaran moral bukan bersifat teoritik, melainkan pengalaman nyata. Anak ikut 

memasak, menghadiri tahlilan, mengambil bagian dalam doa bersama—ini sejalan dengan 
pendekatan experiential learning. Sahro Wardi dkk. menemukan formasi moral dan spiritual 
anak sederhana melalui pendidikan agama Islam berbasis komunitas desa, yang menekankan 
pengalaman langsung dalam konteks local.27 

 
23 Indrawari, K., Apriadi, M., Nurjannah, N., & Diah, D. (2022). Penerapan nilai pendidikan Islam melalui prophetic 

parenting di Desa Bukit Barisan. Belajea: Jurnal Pendidikan Islam, 6(2), t. hlm. 
24Anggraeni, A., & Puspytasari, H. H. (2020). Nilai‑Nilai Tradisi dan Solidaritas dalam Upacara Ruwah Desa. Prosiding 

Conference on Research and Community Services, t. hlm.  
25Siti Aini, (2017). Nilai‑Nilai Pendidikan Islam dalam Tradisi Ruwatan … Ibid. 
26Indrawari, K., Apriadi, M., Nurjannah, N., & Diah, D. (2022). Penerapan nilai pendidikan Islam …. Ibid.  
27Wardi, S., Kamaludinsyah, R., & Aly, P. (2020). Pembentukan karakter, moral, dan spiritual anak usia dini melalui 

pendidikan agama Islam. Darmabakti Akademia, vol 1(1), t. hlm.  



Ismail, I. & Amin, A. Z. M. A., Tradisi Ruwah Desa 

208                                                                                                  PROGRESSA Vol. 07 No. 02 Agustus 2023 (201-210) 

 
Sinergitas dengan Prinsip Tarbiyah Pendidikan Islam 

Konsep tarbiyah pendidikan Islam menekankan unsur utama yaitu keteladanan, 
pembiasaan, dan interaksi lingkungan. Tradisi ruwah mampu mengakomodasi ketiga unsur 
tersebut secara simultan: Keteladanan (Qudwah Hasanah): Tokoh agama/adat menjadi model 
spiritual dan moral anak. Pembiasaan (Al‑‘Adah): Partisipasi tahunan membentuk rutinitas 
moral dalam perilaku anak. Pembelajaran berbasis lingkungan: Tradisi desa sebagai ruang belajar 
informal yang kontekstual dan relevan dengan kehidupan anak sehari-hari.28 seperti yang 
diuraikan oleh studi nilai pada Surau, Prophetic Parenting, dan pendidikan karakter moral 
lainnya. 

1. Tantangan dan Keterbatasan 
a. Variasi Konteks Lokal 

Tidak semua desa menjalankan ruwah dengan penekanan spiritual seperti yang 
diteliti. Beberapa mungkin lebih mengarah ke hiburan atau aspek sekuler, sehingga nilai 
moral yang ditransmisikan bisa berbeda intensitasnya. Perlu juga diperhatikan bahwa 
modernisasi dapat mempengaruhi keterlibatan anak dalam tradisi. 
b. Ancaman Globalisasi 

Arus modernisasi membawa anak-anak terpapar media digital, hiburan, dan nilai-
nilai konsumtif yang bisa mengurangi keterlibatan budaya lokal. Remiswal et al. (2021) 
menekankan pentingnya sarana dan fasilitas surau sebagai pendukung pembentukan 
karakter anak di era modern.29 
c. Keterbatasan Generalisasi 

Penelitian deskriptif kualitatif ini dalam satu lokasi desa tertentu. Hasil tidak bisa 
digeneralisasi ke seluruh tradisi ruwah di Indonesia. Namun, dapat dijadikan dasar untuk 
penelitian komparatif antar desa. 

2. Implikasi dan Saran 
a. Implikasi Akademis 

Menambah literatur pendidikan Islam informal berbasis kearifan lokal, terutama 
menghubungkan tradisi budaya dengan teori tarbiyah. Membuka kemungkinan 
penelitian perbandingan antar desa atau peran orang tua dan tokoh agama lebih 
mendalam. 
b. Implikasi Praktis 

Desa dan komunitas desa disarankan melibatkan anak dalam tradisi ruwah secara 
aktif sebagai strategi pendidikan karakter. Lembaga PAUD atau TK di desa bisa bermitra 
dengan tokoh adat/agama untuk memasukkan nilai-nilai ruwah ke dalam pembelajaran 
karakter. Pemerintah desa atau dinas pendidikan budaya perlu mendukung pelestarian 
tradisi budaya yang memiliki nilai edukatif moral. 
Tradisi ruwah desa terbukti bukan sekadar ritual tahunan, tetapi wahana pendidikan 

informal yang efektif dalam internalisasi nilai akhlak anak. Melalui keterlibatan langsung, 
keteladanan figur lokal, pembiasaan tahunan, serta pembelajaran berbasis pengalaman, 
tradisi ini memenuhi unsur-unsur utama tarbiyah dalam pendidikan Islam. Meskipun 

 
28Dasar tarbiyah Islam: konsep keteladanan, pembiasaan dan pendidikan kontekstual (dijabarkan dalam berbagai 

literatur pendidikan Islam sejak era kontemporer).  
29Remiswal, R., Basit, A., & Azmi, F. (2021). Pembentukan karakter anak usia …. Ibid.  



Ismail, I. & Amin, A. Z. M. A., Tradisi Ruwah Desa 

PROGRESSA Vol. 07 No. 02 Agustus 2023 (201-210)  209 

menghadapi tantangan modernisasi, keberlanjutan dan penguatan nilai budaya ini tetap 
relevan sebagai pendekatan lokal dalam mendidik karakter anak yang Islami dan kontekstual. 

 
Kesimpulan 

Tradisi ruwah desa terbukti menjadi kegiatan budaya-spiritual terpadu yang melibatkan 
seluruh lapisan masyarakat, termasuk anak-anak. Melalui aktivitas seperti ziarah kubur, tahlilan, 
kenduri, dan kerja bakti, anak-anak mendapatkan pengalaman langsung yang memperkuat 
pembelajaran akhlak secara informal. Pelaksanaan tradisi ini yang berulang setiap tahun 
menjadikan nilai-nilai positif tertanam melalui proses pengajaran, pembiasaan, dan penanaman 
adab yang sesuai dengan prinsip pendidikan Islam. Penelitian menunjukkan bahwa tradisi ruwah 
mengandung beragam nilai akhlak, seperti gotong royong, hormat kepada orang tua dan leluhur, 
keikhlasan, kebersamaan, religiusitas, serta tanggung jawab terhadap kebersihan lingkungan. 
Nilai-nilai ini tersampaikan secara alami melalui keteladanan tokoh masyarakat dan orang tua, 
serta melalui partisipasi aktif anak dalam seluruh rangkaian kegiatan. Nilai tersebut selaras 
dengan akhlak karimah dalam pendidikan Islam, mencakup hubungan anak dengan Allah SWT, 
sesama manusia, dan lingkungan. 

Kontribusi tradisi ruwah terhadap pendidikan akhlak anak terlihat dari hadirnya 
keteladanan, pembiasaan, dan lingkungan sosial yang mendukung proses pendidikan moral. 
Tradisi ini menjadi wahana tarbiyah berbasis budaya lokal yang memadukan nilai agama dan 
kearifan tradisi dalam satu ruang interaksi masyarakat. Di tengah tantangan globalisasi dan 
pengaruh media digital, tradisi ruwah berfungsi sebagai benteng moral dan identitas bagi anak-
anak, sehingga pelestariannya menjadi upaya penting dalam membentuk generasi yang 
berkarakter, cerdas, dan berakhlak mulia. 

Berdasarkan hasil penelitian, disarankan agar pemerintah desa dan tokoh masyarakat terus 
melestarikan tradisi ruwah sebagai sarana pembinaan akhlak anak melalui program pelibatan 
generasi muda, integrasi nilai moral dalam kegiatan, serta pelatihan bagi tokoh adat dan agama 
sebagai fasilitator pendidikan karakter. Lembaga pendidikan diharapkan bersinergi dengan 
tradisi lokal melalui pembelajaran kontekstual, tugas reflektif, serta kerja sama dengan 
masyarakat untuk menjadikan ruwah sebagai media pendidikan berbasis pengalaman. Orang tua 
diharapkan mendorong keterlibatan anak, menjelaskan nilai spiritual ruwah, dan memberi 
keteladanan selama kegiatan. Penelitian selanjutnya direkomendasikan untuk melakukan studi 
komparatif antarwilayah, menggali mekanisme internalisasi nilai secara lebih mendalam, serta 
mengembangkan modul pendidikan karakter berbasis kearifan lokal untuk digunakan di sekolah-
sekolah Islam. 
 
Daftar Pustaka 
Agustina, Febi. dan Kustomo (2021). Nilai-Nilai Sosial dan Budaya Tradisi Ruwah Desa di Era 

Globalisasi. Prosiding Conference on Research and Community Services. CORCYS 
Journal. hlm. depan 

Aini,  Siti. (2017). Nilai-Nilai Pendidikan dalam Tradisi Ruwatan di Desa Gumelar (Jember: UIN 
KHAS Jember Press. 

Alfiah, Lailul. Salsabilla Libnatus Asfarina & Moh Fuad Ali Aldinar (2022). “Pemberian Sesajen 
untuk Ritual Ruwuh Desa: Perspektif Hukum Islam” , jurnal Ma’mal: Jurnal Laboratorium 
Syariah dan Hukum, Vol.3 No.1. 



Ismail, I. & Amin, A. Z. M. A., Tradisi Ruwah Desa 

210                                                                                                  PROGRESSA Vol. 07 No. 02 Agustus 2023 (201-210) 

Anam, Choirul. (2019). “Akulturasi Islam dan Budaya Jawa dalam Tradisi Sadranan,” Jurnal 
Penelitian Budaya 5, no. 2. 

----------------. (2019). Pendidikan Nilai dan Karakter dalam Tradisi Sadranan. Harian Temanggung.  
Anggraeni, A., & Puspytasari, H. H. (2020). Nilai‑Nilai Tradisi dan Solidaritas dalam Upacara Ruwah 

Desa. Prosiding Conference on Research and Community Services.  
Basri, Hasan. (2020).Tarbiyah dalam Pendidikan Islam. Yogyakarta: Pustaka Ilmu. 
Dasar tarbiyah Islam: konsep keteladanan, pembiasaan dan pendidikan kontekstual (dijabarkan 

dalam berbagai literatur pendidikan Islam sejak era kontemporer).  
Dewi, M. K. (2022). Pengembangan Aspek Nilai Agama dan Moral pada Anak Usia Dini. Al‑Athfal : 

Pendidikan Anak Usia Dini, 2(1). 
Dwi Anggraeni dan A. Puspitasari, (2020). “Nilai Sosial dalam Tradisi Ruwah di Desa Sambiroto,” 

Prosiding Kebudayaan Nusantara. 
Hermawan, Rendy. (2019). Warisan Ibnu Miskawaih Revitalisasi Pendidikan Akhlak Islam di Era 

Digital. Al‑Tarbawi Al‑Haditsah. Teori Ibnu Miskawaih dalam edukasi akhlak. 
----------------- (2019). “Revitalisasi Pemikiran Akhlak Ibnu Miskawaih di Era Digital,” Jurnal 

Pendidikan Islam 4, no. 1.  
Indrawari, K., Apriadi, M., Nurjannah, N., & Diah, D. (2022). Penerapan nilai pendidikan Islam 

melalui prophetic parenting di Desa Bukit Barisan. Belajea: Jurnal Pendidikan Islam, 6(2). 
Kamalia, H. W., Hasani, S., dan Pratama, G. J. (2020). Pengaruh Pendidikan Agama Islam terhadap 

Perkembangan Moral Anak Usia Dini di KB Ar‑Rozzaaq Desa Tanjungkerta Tasikmalaya. 
Waladuna : Jurnal Pendidikan Islam Anak Usia Dini, 3(1).  

Laila Dewi, (2022). “Pengembangan Nilai Agama dan Moral Anak Usia Dini Berbasis Tradisi Lokal,” 
Early Childhood Journal 6, no. 1. 

Meilasari dan Ichsan, (2021) “Pembelajaran Nilai Moral pada Anak Usia Dini,” Jurnal Golden Age 
2, no. 2. 

---------------- (2021). Metode Penanaman Nilai Agama dan Moral pada Anak Usia Dini di RA 
Al‑Barokah. Jurnal Obsesi : Jurnal Pendidikan Anak Usia Dini, 8(4). 

Nabilah, Ifat. Iswatun Khoiriah & Suyadi. (2022). Analisis Perkembangan Nilai Agama‑Moral Siswa 
Usia Dasar. Terampil: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran Dasar, 6(2).  

Remiswal, R., Basit, A., & Azmi, F. (2021). Pembentukan karakter anak usia sekolah melalui surau. 
Ta’dibuna: Jurnal Pendidikan Islam, 10(2). 

Ridlo, M. A., Qurratal Jamilah, A., & Fitriani. (2021). Studi Deskriptif Implikasi Pembelajaran 
Tematik Berbasis Hadis Akhlak pada Santri Diniyah Takmiliyah. Akademika : Jurnal 
Keagamaan dan Pendidikan, 20(2). 

Rika Indrawari, “Prophetic Parenting dalam Pembentukan Moral Anak,” Jurnal Tarbiyah Islamiyah 7, 
no. 2 (2022). 

Wardi, Sahro dkk. (2020), “Pendidikan Agama Islam Berbasis Komunitas Desa,” Al-Murabbi Journal 
4, no. 2. 

----------------. Kamaludinsyah, R., & Aly, P. (2020). Pembentukan karakter, moral, dan spiritual anak 
usia dini melalui pendidikan agama Islam. Darmabakti Akademia, vol 1(1). 

 


