PROGRESSA: Journal of Islamic Religious Instruction Vol. 07 No. 02 Agustus 2023
P-ISSN 2579-9665 | e-ISSN 2579-9673 https://jurnal.stitradenwijaya.ac.id/index.php/pgr/index

TRADISI RUWAH DESA DALAM PERSPEKTIF ILMU
PENDIDIKAN ISLAM

Ismail
Sekolah Tinggi Ilmu Tarbiyah Raden Wijaya Mojokerto
ismailabdur26(@gmail.com

Achmad Zainul Mustofa Al Amin
Sekolah Tinggi Ilmu Tarbiyah Raden Wijaya Mojokerto
zainulmustofa78(@email.com

Abstrak: Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis tradisi ruwah desa sebagai
media pembentukan akhlak anak dalam perspektif ilmu pendidikan Islam. Tradisi
ruwah desa merupakan praktik sosial-keagamaan yang dilaksanakan masyarakat
menjelang bulan Ramadan melalui kegiatan seperti tahlilan, ziarah kubur, kenduri,
dan gotong royong. Tradisi ini memuat nilai-nilai spiritual dan sosial yang
berpotensi menjadi wahana pendidikan informal bagi anak-anak. Penelitian ini
menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan teknik pengumpulan data
berupa observasi partisipatif, wawancara mendalam, dan dokumentasi. Analisis data
dilakukan melalui reduksi, penyajian, dan verifikasi data menggunakan model Miles
dan Huberman. Hasil penelitian menunjukkan bahwa tradisi ruwah desa
mengandung sejumlah nilai pendidikan akhlak, di antaranya nilai gotong royong,
empati, tanggung jawab sosial, kedisiplinan, penghormatan kepada orang tua dan
leluhur, serta religiusitas. Internalisasi nilai terjadi melalui keteladanan tokoh agama
dan masyarakat, pembiasaan tahunan dalam prosesi ruwah, serta partisipasi aktif
anak dalam seluruh rangkaian kegiatan. Dalam perspektif pendidikan Islam, proses
ini sejalan dengan prinsip tarbiyah yang meliputi qudwah (keteladanan), ta‘wid
(pembiasaan), dan bi’ah tarbawiyah (lingkungan edukatif). Penelitian ini
menyimpulkan bahwa tradisi ruwah desa berfungsi sebagai bentuk pendidikan
karakter berbasis kearifan lokal yang efektif dalam menanamkan nilai-nilai akhlak
anak secara natural, kontekstual, dan komunal.

Kata Kunci: Tradisi Ruwah, Akhlak Anak, Pendidikan Islam, Kearifan ILokal,
Tarbiyah.

Abstract: This study aims to analyze the ruwah desa tradition as a medinm for shaping
children’s moral character from the perspective of Islanzic education. The ruwab desa tradition is a
socio-religions practice carried out by the community prior to the month of Ramadan through
activities such as tablilan, grave visitation, communal feasts (kenduri), and collective work (gotong
royong). This tradition encompasses spiritual and social values that have the potential to serve as
an informal educational setting for children. The study employs a descriptive qualitative approach,
with data collected throngh participatory observation, in-depth interviews, and documentation.
Data were analyzed through reduction, presentation, and verification wusing the Miles and
Huberman model. The findings show that the ruwabh desa tradition contains several moral
education values, including cooperation, empatly, social responsibility, discipline, respect for parents


mailto:ismailabdur26@gmail.com
mailto:zainulmustofa78@gmail.com

Ismail, I. & Amin, A.Z. M. A,, Tradisi Ruwah Desa

and ancestors, and religiosity. The internalization of these values occurs through the exemplary
conduct of religions and community leaders, annual habitnation within the ruwab procession, and
the active involvement of children in all stages of the activities. From the perspective of Islamic
education, this process aligns with the principles of tarbiyah, which include qudwab (exemplary
practice), ta‘wid (habituation), and bi'abh tarbawiyab (educational environment). The study
concludes that the ruwab desa tradition functions as an effective form of character education rooted
in local wisdom, instilling children’s moral values in a natural, contexctual, and communal manner.

Reywords: Child Morality, Islamic Education, 1.ocal Wisdom, Ruwab Tradition, Tarbiyah

Copyright © PROGRESSA: Journal of Islamic Religious Instruction. All Right Reserved.
This is an open-access article under the CC BY license
[https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/].

Correspondence Address: redaktur@jurnal.stitradenwijaya.ac.id

Pendahuluan

Tradisi Ruwah sering juga disebut n#yadran, sadran, atau ruwahan pada beberapa daerah yang
merupakan salah satu praktik Aw/tural religins yang umum ditemui di masyarakat pedesaan
Nusantara, khususnya di Pulau Jawa dan beberapa wilayah Sumatera. Inti ritual ini biasanya
meliputi pembersihan makam atau ziarah, tahlilan atau pengajian, kenduri atau selamatan, serta
kegiatan gotong-royong yang diselenggarakan menjelang atau pada bulan Ruwah atau bulan
Sya‘ban dalam perhitungan lokal. Praktik tersebut tidak semata-mata ritual turun-temurun, tetapi
juga berfungsi sebagai ruang sosialisasi, pewarisan nilai kultural, dan rekonstruksi identitas
komunitas lokal.

Berdasarkan perspektif ilmu pendidikan Islam, Tradisi Ruwah menghadirkan berbagai
dimensi yang relevan dengan proses pendidikan informal dan non-formal: pertama, sebagai media
internalisasi nilai-nilai agama (pembacaan doa, tahlil, pengajian); kedua, sebagai sarana
pembentukan karakter sosial (gotong-royong, tanggung jawab kolektif, solidaritas); dan keziga,
sebagai arena komunikasi lintas generasi untuk mentransmisikan kearifan lokal dan norma-
norma keagamaan kepada anak-anak dan remaja desa. Oleh karena itu, kajian terhadap Ruwah
bukan hanya kajian antropologi atau etnografi, tetapi juga penting bagi kajian pendidikan Islam
yang ingin memahami bagaimana nilai-nilai keagamaan dan moral dipelajari, dipraktikkan, dan
diturunkan di luar institusi formal seperti madrasah atau madrasah diniyah.'

Seiring modernisasi dan perubahan sosial ekonomi di pedesaan urbanisasi, akses media,
perubahan pola pekerjaan, pelaksanaan Ruwah mengalami dinamika: beberapa elemen tradisi
tetap dipertahankan, beberapa tradisi tersebut dimodifikasi dalam bentuk kenduri, peran tokoh
agama, dan beberapa ada yang dipersoalkan dari sudut pandang teologis seperti; penggunaan
sesajen atau praktik-praktik yang dianggap sinkretis oleh sebagian ulama. Dinamika ini
menimbulkan pertanyaan penting bagi pendidikan Islam. bagaimana praktik tradisional dipakai
sebagai sarana pendidikan nilai yang sahih, dan bagaimana pendidikan formal keagamaan
merespons atau mengintegrasikan kearifan lokal tersebut.

Asal-usul dan makna sosial-kultural Ruwah. Berbagai penelitian etnografis menunjukkan
bahwa akar tradisi Ruwah dapat ditelusuri dari akulturasi nilai pra-Islam misalnya ritual
pembersihan makam dan pemujaan leluhur dengan praktik-praktik keagamaan Islam yang
dibawa dan diadaptasi oleh agen-agen Islam lokal seperti tokoh penyebar agama dan ulama

! Lailul Alfiah, Salsabilla Libnatus Asfarina & Moh Fuad Ali Aldinar (2022). “Pemberian Sesajen untuk Ritual Ruwnh
Desa: Perspektif Hukum Islam” , jurnal Ma’mal: Jurnal Laboratorium Syariah dan Hukum, Vol.3 No.1, hlm. 1

202 PROGRESSA Vol. 07 No. 02 Agustus 2023 (201-210)



Ismail, I. & Amin, A.Z. M. A,, Tradisi Ruwah Desa

setempat. Akulturasi ini menghasilkan ritual hibrida yang secara sosial berfungsi sebagai
mekanisme kohesi komunitas dan mitigasi ketidakpastian dengan memohon keselamatan,
keberkahan hasil tani, dan lain sebagainya. Konsekuensinya, Ruwah menjadi sebuah fenomena
kebudayaan yang sarat nilai sosial sekaligus religius.

Ruwah sebagai ruang pendidikan informal. Kegiatan dan aktivitas dalam Ruwahan seperti
tahlilan, pembacaan yasin, fausiyah singkat, dan keterlibatan generasi muda dalam persiapan acara
tersebut secara implisit menjadi proses pembelajaran religius. Para remaja dan anak-anak
menyaksikan, meniru, dan mengambil bagian dalam ritual; sikap-sikap religius, norma kewajiban
sosial, serta teknik komunikasi agama ditransmisikan tanpa kurikulum tertulis, tetapi efektif
melalui praktik sosial. Penelitian ini memperlihatkan bahwa nilai-nilai seperti tanggung jawab
kolektif, gotong-royong, dan rasa hormat kepada leluhur terinternalisasi melalui partisipasi
langsung tersebut.’

Kontroversi dan tantangan teologis-pedagogis. Sejumlah aspek Ruwahan seperti
penggunaan sesajen atau unsur-unsur ritual yang dianggap sinkretis dapat menimbulkan
perdebatan di kalangan ulama dan para pendidik Islam. Perdebatan ini berdampak pada
bagaimana Ruwahan diajarkan atau diluruskan dalam komunitas: apakah dipertahankan utuh
sebagai kearifan lokal yang bernilai edukatif, atau diperbaiki dengan reformasi ritual agar selaras
dengan ajaran Islam yang normatif. Tantangan ini menghendaki pendekatan pedagogis yang
sensitif, yakni dialog antara tokoh agama, pendidik lokal, dan masyarakat agar pewarisan nilai
tetap betjalan tetapi praktik yang bermasalah dapat diminimalisir. °

Kebutuhan kajian pendidikan Islam yang sistematis terhadap Ruwah. Meskipun terdapat
banyak studi deskriptif tentang Ruwah pada tingkat lokal, sedikit kajian yang menempatkan
tradisi ini secara sistematis dalam kerangka teori pendidikan Islam. Bagaimana proses sosialisasi
nilai religius bekerja, peran agen pendidikan non-formal, serta implikasi pedagogis terhadap
pembentukan karakter peserta didik. Oleh karena itu, penelitian ini hadir untuk mengisi celah
tersebut dengan kajian literatur (2017-2022) guna merumuskan model integrasi antara praktik
kultural literatur dan program pendidikan Islam.

Modernisasi dan arus globalisasi telah membawa perubahan signifikan terhadap pola
kehidupan masyarakat desa, termasuk terhadap pembentukan akhlak anak. Gejala seperti
rendahnya disiplin, kurangnya rasa hormat, hingga menurunnya kepedulian sosial menjadi
sorotan utama pendidikan islam kontemporer. Di sisi lain, di banyak desa masih lestari tradisi
ruwah desa suatu ritual yang mencakup doa bersama, tahlilan, kunjungan makam leluhur, serta
gotong royong. Tradisi ini tidak hanya ritual spiritual, tetapi juga mengandung nilai moral dan
sosial yang kuat, yang dapat menjadi wahana pendidikan informal bagi anak-anak desa.

Berdasarkan perspektif pendidikan Islam, konsep tarbiyah menekankan pembelajaran
karakter melalui keteladanan, pembiasaan dan konteks lingkungan. Tradisi ruwah desa dapat
diartikan sebagai praktik tarbiyah masyarakat yang melibatkan semua generasi, termasuk anak-
anak dalam prosesi ritual, sehingga memungkinkan internalisasi nilai akhlak dalam kehidupan
sehari-hari. Namun, sebagian besar penelitian mengenai pendidikan akhlak anak di Indonesia
tetap difokuskan pada lingkungan formal seperti PAUD, TK, dan pesantren seperti studi oleh
Kamalia dkk. (2020) yang menemukan bahwa pendidikan agama di KB Ar-Rozzaaq Desa

2 Ibid.
3 Lailul Alfiah, Salsabilla Libnatus Asfarina dan Moh Fuad Ali Aldinar (2022). “Pemberian Sesajen. .. , hlm. 1

PROGRESSA Vol. 07 No. 02 Agustus 2023 (201-210) 203



Ismail, I. & Amin, A.Z. M. A,, Tradisi Ruwah Desa

Tanjungkerta berkontribusi signifikan terhadap perkembangan moral anak bahwa pembiasaan
religius mampu memperkuat moral anak.*

Penelitian tentang pengembangan nilai dan karakter melalui tradisi lokal juga sudah ada,
seperti kajian nilai-nilai dalam tradisi sadranan di Temanggung oleh Choirul Anam.” Namun,
tidak ditemukan literatur yang secara khusus mempelajari tradisi ruwah desa sebagai wahana
pembentukan akhlak anak dari perspektif pendidikan Islam modern. Oleh karena itu, penelitian
ini hadir untuk mengisi kekosongan tersebut dengan mengkaji secara mendalam bagaimana
ruwah desa berfungsi sebagai media pendidikan akhlak anak dan sejauh mana nilai-nilai dalam
tradisi tersebut sejalan dengan prinsip tarbiyah Islam.

Tradisi ruwah juga dikenal sebagai nyadran, sadranan, atau ruwahan yang merupakan bentuk
ritual budaya-religius masyarakat Jawa yang dilaksanakan pada bulan Sya’ban untuk mendoakan
leluhur, melakukan ziarah kubur, dan menguatkan ikatan sosial masyarakat desa.® Ruwah
dipandang sebagai praktik sosial yang memadukan unsur Islam dengan budaya lokal melalui
proses akulturasi yang telah betlangsung berabad-abad.” Sebagai fenomena budaya, ruwah
memiliki fungsi sosial berupa kohesi komunitas, transfer nilai antar-generasi, serta ritual transisi
menuju Ramadan. Penelitian Aini menunjukkan bahwa praktik-praktik ruwah memuat nilai
i‘tiqadiyyah (keyakinan), amaliyyah (pengamalan), dan khulugiyyah (akhlak), sehingga menjadi
mekanisme internalisasi nilai moral bagi generasi muda.”

Berdasarkan pendidikan Islam, pembentukan akhlak menempati posisi sentral yang
mencakup hubungan manusia dengan Allah, manusia, dan lingkungan. Ibnu Miskawaih
menegaskan bahwa akhlak terbentuk melalui pembiasaan, keteladanan, dan latthan terus-
menerus.’ Pemikiran ini dipertegas oleh ulama pendidikan kontemporer yang mengaitkan akhlak
dengan konsep tarbiyah, yakni proses pendidikan yang melibatkan pengembangan spiritual,
moral, dan sosial secara integral.'’ Tarbiyah dalam praktiknya mencakup tiga komponen utama
yaitu (1) keteladanan (Qudwah Hasanah) yaitu perilaku guru, tokoh agama, dan orang tua menjadi
model utama bagi anak; (2) pembiasaan (1« wid) yaitu pengulangan perilaku positif membentuk
karakter yang stabil; dan (3) lingkungan edukatif (Bz'ah Tarbawiyah) yaitu masyarakat, budaya, dan
keluarga menjadi ruang internalisasi nilai."

Berbagai penelitian menunjukkan bahwa tradisi budaya di masyarakat desa berpotensi
besar sebagai media pendidikan moral dan sosial anak. Penelitian Anggraeni dan Puspitasari
(2020) menemukan bahwa keterlibatan anak dalam kegiatan budaya desa, seperti kerja bakti,
kenduri, dan doa bersama, menumbuhkan nilai solidaritas, tanggung jawab, dan kepedulian
sosial.”” Selain itu, Dewi menyatakan bahwa program pendidikan nilai berbasis budaya lokal

“Kamalia, H. W., Hasani, S., dan Pratama, G. ]. (2020). Pengarub Pendidikan Agama Islam terhadap Perkembangan Moral
Anak Usia Dini di KB Ar-Rozzaaq Desa Tanjungkerta Tasikmalaya. Waladuna : Jurnal Pendidikan Islam Anak
Usia Dini, 3(1), hlm. 1-16.

SAnam, C. (2019). Pendidikan Nilai dan Karakter dalam Tradisi Sadranan. Harian Temanggung,

6 Siti Aini, Nlai-Nilai Pendidikan dalam Tradisi Ruwatan di Desa Gumelar (Jember: UIN KHAS Jember Press, 2017),
hlm. 44.

7 Choirul Anam, “Akulturasi Islam dan Budaya Jawa dalam Tradisi Sadranan,” Jurnal Penelitian Budaya 5, no. 2 (2019):
hlm. 122-124.

8 Siti Aini, Nilai-Nilai Pendidikan.. , hlm. 38—40.

9 Rendy Hermawan, “Revitalisasi Pemikiran Akblak 1bnu Miskawaih di Era Digital,” Jurnal Pendidikan Islam 4, no. 1
(2019): hlm. 67-70.

10 Hasan Basti, Tarbiyah dalam Pendidikan Islam (Y ogyakarta: Pustaka Ilmu, 2020), hlm. 55.

11 Ibid., 60-63.

12 Dwi Anggraeni dan A. Puspitasati, “Nilai Sosial dalam Tradisi Ruwabh di Desa Sambiroto,” Prosiding Kebudayaan
Nusantara (2020): hlm. 88.

204 PROGRESSA Vol. 07 No. 02 Agustus 2023 (201-210)



Ismail, I. & Amin, A.Z. M. A,, Tradisi Ruwah Desa

mampu meningkatkan perkembangan moral anak usia dini karena bersifat kontekstual, dekat
dengan kehidupan sehari-hati, dan memberikan pengalaman langsung." Tradisi ruwah menjadi
salah satu wadah internalisasi nilai melalui keteladanan orang dewasa, suasana religius, serta
dinamika aktivitas gotong-royong yang melibatkan berbagai lapisan masyarakat. Pembelajaran
berbasis tradisi lokal ini selaras dengan teori pembelajaran pengalaman (experiential learning)
yang menekankan bahwa nilai moral lebih mudah dipahami melalui keterlibatan langsung
datipada sekadar penjelasan teoretis."*

Proses internalisasi nilai moral dalam kegiatan ruwah terjadi melalui tiga mekanisme yaitu
(1) keteladanan tokoh agama dan masyaraka seperti imam masjid, dan orang tua menjadi rujukan
moral bagi anak dalam mengikuti kegiatan ruwah. Penelitian Indrawari, dkk. menunjukkan
bahwa sistem prophetic parenting yang menekankan keteladanan efektif membentuk akhlak
anak usia dini;"” (2) pembiasaan tahunan, karena ruwah dilaksanakan setiap tahun, anak melalui
proses pembiasaan yang berulang. Menurut Meilasari & Ichsan (2021), mekanisme pembiasaan
dalam konteks budaya religius mampu menanamkan nilai moral secara lebih mendalam

dibanding pembelajaran formal; ¢

dan (3) partisipasi aktif atau dengan belajar melalui
pengalaman, di mana Anak terlibat dalam kegiatan seperti mempersiapkan makanan,
membersihkan lingkungan, mengikuti doa bersama, dan berinteraksi dengan tokoh adat. Wardi
dkk. (2020) menyatakan bahwa pengalaman sosial-religius langsung efektif membentuk nilai
spiritual dan etika sosial anak di masyarakat desa."’

Jika ditinjau dari perspektif tarbiyah, tradisi ruwah mengandung dimensi pendidikan Islam
yang sangat kuat yaitu: (1) tarbiyah ruhiyyah (Spiritual) melalui doa, tahlil, dan ziarah kubur; (2)
tarbiyah ijtimaiyyah (Sosial) melalui gotong-royong, kenduri, dan interaksi antar-generasi; dan
(3) tarbiyah khuluqiyyah (Akhlak) melalui pembiasaan sopan santun, empati, dan adab terhadap
orang tua dan leluhur. Hal ini menjadikan ruwah sebagai lembaga pendidikan non-formal yang
hidup dalam masyarakat dan memberi kontribusi signifikan terhadap pembentukan karakter
anak.

Beberapa penelitian terdahulu yang relevan di antaranya, Kamalia, Hasani dan Pratama
(2020) meneliti pengaruh pendidikan agama Islam terhadap moral anak di KB Ar-Rozzaaq di
Desa Tanjungkerta, Tasikmalaya. Ditemukan adanya pengaruh signifikan pendidikan agama
sebanyak sekitar 22 % terhadap perkembangan nilai moral anak usia dini."® Penelitian Dewi
mengeksplorasi pengembangan nilai agama dan moral pada anak usia dini melalui program
pendidikan berbasis agama Islam."” Lalu, studi teoretis oleh Rendy Hermawan membahas

13 Laila Dewi, “Pengenbangan Nilai Agama dan Moral Anak Usia Dini Berbasis Tradisi Lokal,” Early Childhood Journal
6, no. 1 (2022): hlm. 15-18.

14 Meilasari dan Ichsan, “Pembelajaran Nilai Moral pada Anak Usia Dini,” Jurnal Golden Age 2, no. 2 (2021): hlm.
101-102.

15 Rika Indrawati, “Prophetic Parenting dalam Pembentukan Moral Anak,” Jurnal Tarbiyah Islamiyah 7, no. 2 (2022):
hlm. 55-56.

16 Meilasati dan Ichsan, “Pembelajaran Nilai Moral,” hlm. 97-100.

17Sahro Wardi dkk., “Pendidikan Agama Islam Berbasis Komunitas Desa,” Al-Murabbi Journal 4, no. 2 (2020): hlm. 142—
145.

18Kamalia, H. W., Hasani, S., dan Pratama, G. J. (2020). Ibid.

19 Dewi, M. K. (2022). Pengentbangan Aspek Nilai Agama dan Moral pada Anak Usia Dini. Al-Athfal : Pendidikan Anak
Usia Dini, 2(1), hlm. 1-12.

PROGRESSA Vol. 07 No. 02 Agustus 2023 (201-210) 205



Ismail, I. & Amin, A.Z. M. A,, Tradisi Ruwah Desa

revitalisasi pendidikan akhlak Islam ala Ibnu Miskawaih dalam konteks digital dan pendidikan
moral masa kini.”’

Secara umum, penelitian-penelitian di atas menyajikan argumen kuat bahwa pendidikan
agama formal dan program religius berkontribusi terhadap pembentukan moral anak. Namun,
sedikit sekali dari kajian tersebut menyoroti praktik budaya lokal seperti ruwah sebagai
kontekstualisasi pendidikan moral informal. Fokusnya lebih ke institusi formal atau strategi
pembiasaan berbasis sekolah dan pesantren. Dengan demikian, tradisi ruwah desa sebagai media
pendidikan akhlak anak terbukti masih jarang dianalisis secara sistematik. Tujuan tulisan ini
adalah: (1) mendeskripsikan bentuk dan fungsi Tradisi Ruwah di desa sebagai praktik pendidikan
informal; (2) menganalisis nilai-nilai pendidikan Islam (tauhid, akhlak, solidaritas, tanggung
jawab sosial) yang terkandung dalam pelaksanaan Ruwah; dan (3) merumuskan rekomendasi
integratif antara kurikulum pendidikan Islam non-formal seperti pengajian dan madrasah
diniyah dengan pemeliharaan kearifan lokal agar proses pewarisan nilai menjadi lebih efektif dan
sesual syariat. Untuk mencapai tujuan tersebut, tulisan ini mengacu pada studi-studi lapangan
dan kajian-kajian empiris tentang Ruwah yang dipublikasikan pada rentang tahun 2017-2022.%

Metodologi Penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan tujuan mendeskripsikan,
menjelaskan, dan menganalisis tradisi ruwah desa sebagai media pendidikan akhlak anak.
Pendekatan ini sesuai dengan banyak penelitian dalam bidang pendidikan agama Islam dan
moral anak, yang menggunakan observasi, wawancara mendalam, dan dokumentasi, serta
analisis data secara deskriptif melalui tahapan reduksi, penyajian dan verifikasi data Jo Miles &
Huberman. Proses analisis data mengikuti alur tahapan Miles & Huberman (1994), sebagaimana
diaplikasikan dalam banyak penelitian pendidikan moral anak. Keabsahan data dijamin melalui
teknik triangulasi: Triangulasi sumber: membandingkan persepsi anak, orang tua dan tokoh desa.
Triangulasi metode: menggabungkan observasi, wawancara, dan dokumentasi. Member check:
membagikan ringkasan hasil kepada sebagian informan untuk memastikan akurasi interpretasi.
Pendekatan ini sesuai dengan praktik penelitian kualitatif yang telah umum digunakan dalam
studi pendidikan Islam & moral, seperti pada analisis nilai dan pembiasaan di RA atau PAUD
serta studi moral siswa usia sekolah dasar.

Hasil dan Pembahasan
Konteks Tradisi Ruwah sebagai Media T'arbiyah

Tradisi ruwah desa, sebagaimana ditemukan dalam penelitian ini, berada dalam konteks
lokal masyarakat desa sebagai praktik budaya spiritual yang mengandung nilai moral. Dalam
studi pendidikan karakter berbasis komunitas, Surau atau tempat ibadah lokal juga sering
menjadi pusat pembentukan karakter anak sekolah; seperti yang dilaporkan oleh Remiswal, Basit
& Azmi bahwa Surau di kawasan Minangkabau menjalankan kegiatan rutin wirid dan pembacaan
kitab Parukunan yang meningkatkan moral, ibadah, dan akidah anak-anak usia sekolah®. Ruwah

20 Teoti Ibnu Miskawaih dalam edukasi akhlak: Hermawan, R. (2019). Warisan 1bnu Miskawailh Revitalisasi Pendidikan
Akblak Islam di Era Digital. Al-Tarbawi Al-Haditsah.

21 Febi Agustina & Kustomo (2021). Nilai-Nilai Sosial dan Budaya Tradisi Ruwah Desa di Era Globalisasi. Prosiding
Conference on Research and Community Services. CORCYS Journal. hlm. depan

22Remiswal, R., Basit, A., & Azmi, F. (2021). Pembentukan karakter anak usia sekolah melalui suran. T2’dibuna: Jurnal
Pendidikan Islam, 10(2), hlm. 168-182.

206 PROGRESSA Vol. 07 No. 02 Agustus 2023 (201-210)



Ismail, I. & Amin, A.Z. M. A,, Tradisi Ruwah Desa

desa sejenis dapat dianggap sebagai ‘surau bergerak’ yaitu melibatkan komunitas lintas generasi
dan terjadi dalam konteks ritual sosial desa. Sementara itu, pendekatan prophetic parenting di
keluarga Desa Bukit Barisan oleh Indrawari et al. (2022) menunjukkan bahwa nilai keteladanan
(qudwalh hasanah), pembiasaan nilai (a/- ‘adah), serta nasihat baik (mau'izah hasanabh) sangat berperan
dalam pembentukan moral anak usia emas.” Dalam konteks ruwah, tokoh agama dan orang tua
juga menjadi figur teladan, mempraktikkan nilai spiritual dan moral yang membuat anak

mengikuti secara alami.

Nilai-Nilai Akblak dalam Tradisi Ruwat

Hasil penelitian ini menemukan nilai-nilai akhlak yang ditransmisikan melalui keterlibatan
langsung anak dalam prosesi ruwah, antara lain: Gotong royong dan solidaritas sosial: Anak aktif
menyiapkan makanan kenduri, membantu persiapan acara, menunjukkan partisipasi kolektif. Ini
sejalan dengan temuan Anggraeni & Puspytasari yang mencatat bahwa prosesi budaya di desa
menginternalisasi solidaritas dan kebersamaan sosial pada anak dan komunitas.* Religiusitas dan
hormat spiritual: Kids mengikuti doa di makam leluhur, membaca Yasin dan Tahlil secara
berjamaah. Fenomena ini sesuai dengan nilai ’taqad, amaliyah, khuluqiyyah yang ditemukan oleh
Aini dalam tradisi ruwatan di Desa Gumelar Jember.” Disiplin dan ketertiban: Anak harus hadir
tepat waktu, berpakaian sopan, mengikuti instruksi tokoh adat/agama. Mekanisme ini
menggambarkan praktik pembiasaan (al-‘adah) dan keteladanan (gudwah) unggulan yang
mendukung pendidikan Islam informal.

Mekanisme Internalisasi dan Pembelajaran Aktif
1. Keteladanan sebagai Agen Pendidikan
Proses internalisasi nilai akhlak melalui teladan figur otoritas adalah sangat efektif.
Indrawari et al. menggarisbawahi pentingnya peran orang tua dan tokoh agama sebagai
qudwah hasanah dalam prophetic parenting yang membentuk moral anak usia dini.** Di
ruwah desa, tokoh adat dan agama memimpin ritual spiritual, memberikan contoh langsung
nilai moral yang diikuti anak-anak.
2. Pembiasaan Kontekstual
Kesinambungan prosesi ruwah setiap tahun menciptakan budaya yang konsisten.
Demikian pula, ritual ruwah sebagai prosesi tahunan memperkuat nilai disiplin, solidaritas
dan religiusitas.
3. Pembelajaran Kontekstual melalui Keterlibatan
Pembelajaran moral bukan bersifat teoritik, melainkan pengalaman nyata. Anak ikut
memasak, menghadiri tahlilan, mengambil bagian dalam doa bersama—ini sejalan dengan
pendekatan experiential learning. Sahro Wardi dkk. menemukan formasi moral dan spiritual
anak sederhana melalui pendidikan agama Islam berbasis komunitas desa, yang menekankan

pengalaman langsung dalam konteks local.”’

23 Indrawari, K., Apriadi, M., Nutjannah, N., & Diah, D. (2022). Penerapan nilai pendidikan Isiam melalui prophetic
parenting di Desa Bukit Barisan. Belajea: Jurnal Pendidikan Islam, 6(2), t. hlm.

2 Anggraeni, A., & Puspytasari, H. H. (2020). Ni/ai-Nilai Tradisi dan Solidaritas dalam Upacara Ruwah Desa. Prosiding
Conference on Research and Community Setvices, t. hlm.

25Siti Aini, (2017). Nilai-Nilai Pendidikan Islam dalam Tradisi Ruwatan ... Ibid.

26Indrawari, K., Apriadi, M., Nurjannah, N., & Diah, D. (2022). Penerapan nilai pendidikan Islam . ... Ibid.

2Wardi, S., Kamaludinsyah, R., & Aly, P. (2020). Pembentukan karakter, moral, dan spiritual anak usia dini melalui
pendidikan agama Islam. Darmabakti Akademia, vol 1(1), t. hlm.

PROGRESSA Vol. 07 No. 02 Agustus 2023 (201-210) 207



Ismail, I. & Amin, A.Z. M. A,, Tradisi Ruwah Desa

Sinergitas dengan Prinsip Tarbiyah Pendidikan Islam

Konsep tarbiyah pendidikan Islam menckankan unsur utama vyaitu keteladanan,

pembiasaan, dan interaksi lingkungan. Tradisi ruwah mampu mengakomodasi ketiga unsur

tersebut secara simultan: Keteladanan (Qudwah Hasanah): Tokoh agama/adat menjadi model

spiritual dan moral anak. Pembiasaan (A/-‘Adab): Partisipasi tahunan membentuk rutinitas

moral dalam perilaku anak. Pembelajaran berbasis lingkungan: Tradisi desa sebagai ruang belajar

informal yang kontekstual dan relevan dengan kehidupan anak sehati-hari.” seperti yang

diuraikan oleh studi nilai pada Surau, Prophetic Parenting, dan pendidikan karakter moral

lainnya.

1.

Tantangan dan Keterbatasan
a. Variasi Konteks Lokal

Tidak semua desa menjalankan ruwah dengan peneckanan spiritual seperti yang
diteliti. Beberapa mungkin lebih mengarah ke hiburan atau aspek sekuler, sehingga nilai
moral yang ditransmisikan bisa berbeda intensitasnya. Perlu juga diperhatikan bahwa
modernisasi dapat mempengaruhi keterlibatan anak dalam tradisi.
b. Ancaman Globalisasi

Arus modernisasi membawa anak-anak terpapar media digital, hiburan, dan nilai-
nilai konsumtif yang bisa mengurangi keterlibatan budaya lokal. Remiswal et al. (2021)
menckankan pentingnya sarana dan fasilitas surau sebagai pendukung pembentukan
karakter anak di era modern.”
c. Keterbatasan Generalisasi

Penelitian deskriptif kualitatif ini dalam satu lokasi desa tertentu. Hasil tidak bisa
digeneralisasi ke seluruh tradisi ruwah di Indonesia. Namun, dapat dijadikan dasar untuk
penelitian komparatif antar desa.
Implikasi dan Saran
a. Implikasi Akademis

Menambah literatur pendidikan Islam informal berbasis kearifan lokal, terutama
menghubungkan tradisi budaya dengan teori tarbiyah. Membuka kemungkinan
penelitian perbandingan antar desa atau peran orang tua dan tokoh agama lebih
mendalam.
b. Implikasi Praktis

Desa dan komunitas desa disarankan melibatkan anak dalam tradisi ruwah secara
aktif sebagai strategi pendidikan karakter. Lembaga PAUD atau TK di desa bisa bermitra
dengan tokoh adat/agama untuk memasukkan nilai-nilai ruwah ke dalam pembelajaran
karakter. Pemerintah desa atau dinas pendidikan budaya perlu mendukung pelestarian
tradisi budaya yang memiliki nilai edukatif moral.
Tradisi ruwah desa terbukti bukan sekadar ritual tahunan, tetapi wahana pendidikan

informal yang efektif dalam internalisasi nilai akhlak anak. Melalui keterlibatan langsung,

keteladanan figur lokal, pembiasaan tahunan, serta pembelajaran berbasis pengalaman,

tradisi ini memenuhi unsur-unsur utama tarbiyah dalam pendidikan Islam. Meskipun

28Dasar tarbiyah Islam: konsep keteladanan, pembiasaan dan pendidikan kontekstual (dijabarkan dalam berbagai

literatur pendidikan Islam sejak era kontemporer).

2Remiswal, R., Basit, A., & Azmi, F. (2021). Pembentukan karakter anak usia .... Ibid.

208

PROGRESSA Vol. 07 No. 02 Agustus 2023 (201-210)



Ismail, I. & Amin, A.Z. M. A,, Tradisi Ruwah Desa

menghadapi tantangan modernisasi, kebetlanjutan dan penguatan nilai budaya ini tetap
relevan sebagai pendekatan lokal dalam mendidik karakter anak yang Islami dan kontekstual.

Kesimpulan

Tradisi ruwah desa terbukti menjadi kegiatan budaya-spiritual terpadu yang melibatkan
seluruh lapisan masyarakat, termasuk anak-anak. Melalui aktivitas seperti ziarah kubur, tahlilan,
kenduri, dan kerja bakti, anak-anak mendapatkan pengalaman langsung yang memperkuat
pembelajaran akhlak secara informal. Pelaksanaan tradisi ini yang berulang setiap tahun
menjadikan nilai-nilai positif tertanam melalui proses pengajaran, pembiasaan, dan penanaman
adab yang sesuai dengan prinsip pendidikan Islam. Penelitian menunjukkan bahwa tradisi ruwah
mengandung beragam nilai akhlak, seperti gotong royong, hormat kepada orang tua dan leluhur,
keikhlasan, kebersamaan, religiusitas, serta tanggung jawab terhadap kebersihan lingkungan.
Nilai-nilai ini tersampaikan secara alami melalui keteladanan tokoh masyarakat dan orang tua,
serta melalui partisipasi aktif anak dalam seluruh rangkaian kegiatan. Nilai tersebut selaras
dengan akhlak karimah dalam pendidikan Islam, mencakup hubungan anak dengan Allah SW'T,
sesama manusia, dan lingkungan.

Kontribusi tradisi ruwah terhadap pendidikan akhlak anak terlihat dari hadirnya
keteladanan, pembiasaan, dan lingkungan sosial yang mendukung proses pendidikan moral.
Tradisi ini menjadi wahana tarbiyah berbasis budaya lokal yang memadukan nilai agama dan
kearifan tradisi dalam satu ruang interaksi masyarakat. Di tengah tantangan globalisasi dan
pengaruh media digital, tradisi ruwah berfungsi sebagai benteng moral dan identitas bagi anak-
anak, sehingga pelestariannya menjadi upaya penting dalam membentuk generasi yang
berkarakter, cerdas, dan berakhlak mulia.

Berdasarkan hasil penelitian, disarankan agar pemerintah desa dan tokoh masyarakat terus
melestarikan tradisi ruwah sebagai sarana pembinaan akhlak anak melalui program pelibatan
generasi muda, integrasi nilai moral dalam kegiatan, serta pelatihan bagi tokoh adat dan agama
sebagai fasilitator pendidikan karakter. Lembaga pendidikan diharapkan bersinergi dengan
tradisi lokal melalui pembelajaran kontekstual, tugas reflektif, serta kerja sama dengan
masyarakat untuk menjadikan ruwah sebagai media pendidikan berbasis pengalaman. Orang tua
diharapkan mendorong keterlibatan anak, menjelaskan nilai spiritual ruwah, dan memberi
keteladanan selama kegiatan. Penelitian selanjutnya direkomendasikan untuk melakukan studi
komparatif antarwilayah, menggali mekanisme internalisasi nilai secara lebih mendalam, serta
mengembangkan modul pendidikan karakter berbasis kearifan lokal untuk digunakan di sekolah-
sekolah Islam.

Daftar Pustaka

Agustina, Febi. dan Kustomo (2021). Nilai-Nilai Sosial dan Budaya Tradisi Ruwah Desa di Era
Globalisasi. Prosiding Conference on Research and Community Services. CORCYS
Journal. hlm. depan

Aini, Siti. (2017). Nilai-Nilai Pendidikan dalam Tradisi Ruwatan di Desa Gumelar (Jember: UIN
KHAS Jember Press.

Alfiah, Lailul. Salsabilla Libnatus Asfarina & Moh Fuad Ali Aldinar (2022). “Pemberian Sesajen
untuk Ritual Ruwnb Desa: Perspektif Hukum Islam” , jurnal Ma’mal: Jurnal Laboratorium
Syariah dan Hukum, Vol.3 No.1.

PROGRESSA Vol. 07 No. 02 Agustus 2023 (201-210) 209



Ismail, I. & Amin, A.Z. M. A,, Tradisi Ruwah Desa

Anam, Choirul. (2019). “Akulturasi Isiam dan Budaya Jawa dalam Tradisi Sadranan,” Jurnal
Penelitian Budaya 5, no. 2.

———————————————— . (2019). Pendidikan Nilai dan Karakter dalam Tradisi Sadranan. Harian Temanggung.

Anggraeni, A., & Puspytasari, H. H. (2020). Nilai-Nilai Tradisi dan Solidaritas dalam Upacara Ruwah
Desa. Prosiding Conference on Research and Community Services.

Basri, Hasan. (2020).Tarbiyah dalam Pendidikan Islam. Y ogyakarta: Pustaka Ilmu.

Dasar tarbiyah Islam: konsep keteladanan, pembiasaan dan pendidikan kontekstual (dijabarkan
dalam berbagai literatur pendidikan Islam sejak era kontemporer).

Dewi, M. K. (2022). Pengembangan Aspek Nilai Agama dan Moral pada Anak Usia Dini. Al-Athfal :
Pendidikan Anak Usia Dini, 2(1).

Dwi Anggraeni dan A. Puspitasari, (2020). “Nzlai Sosial dalam Tradisi Ruwah di Desa Sambiroto,”
Prosiding Kebudayaan Nusantara.

Hermawan, Rendy. (2019). Warisan 1bnu Miskawaibh Revitalisasi Pendidikan Akblak Islam di Era
Digital. Al-Tarbawi Al-Haditsah. Teori Ibnu Miskawaih dalam edukasi akhlak.

————————————————— (2019). “Revitalisasi Pemikiran Akblak 1bnn Miskawaibh di Era Digital,” Jurnal
Pendidikan Islam 4, no. 1.

Indrawari, K., Apriadi, M., Nurjannah, N., & Diah, D. (2022). Penerapan nilai pendidikan Islan:
melalui prophetic parenting di Desa Bukit Barisan. Belajea: Jurnal Pendidikan Islam, 6(2).
Kamalia, H. W., Hasani, S., dan Pratama, G. ]J. (2020). Pengarub Pendidikan Agama Isiam terbadap
Perkembangan Moral Anak Usia Dini di KB Ar-Rozzaaq Desa Tanjungkerta Tasikmalaya.

Waladuna : Jurnal Pendidikan Islam Anak Usia Dini, 3(1).

Laila Dewi, (2022). “Pengembangan Nilai Agama dan Moral Anak Usia Dini Berbasis Tradisi Lokal,”
Early Childhood Journal 6, no. 1.

Meilasari dan Ichsan, (2021) “Pembelajaran Nilai Moral pada Anak Usia Dini,” Jurnal Golden Age
2, no. 2.

———————————————— (2021). Metode Penanaman Nilai Agama dan Moral pada Anak Usia Dini di RA
Al-Barokah. Jurnal Obsesi : Jurnal Pendidikan Anak Usia Dini, 8(4).

Nabilah, Ifat. Iswatun Khoiriah & Suyadi. (2022). Analisis Perkembangan Nilai Agama-Moral Siswa
Usia Dasar. Terampil: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran Dasar, 6(2).

Remiswal, R., Basit, A., & Azmi, F. (2021). Pembentukan karakter anak usia sekolah melalui suran.
Ta’dibuna: Jurnal Pendidikan Islam, 10(2).

Ridlo, M. A., Qurratal Jamilah, A., & Fitriani. (2021). Studi Deskriptif Implikasi Pembelajaran
Tematik Berbasis Hadis Akblak pada Santri Diniyah Takmiliyah. Akademika : Jurnal
Keagamaan dan Pendidikan, 20(2).

Rika Indrawari, “Prophetic Parenting dalam Pembentukan Moral Anak,” Jurnal Tarbiyah Islamiyah 7,
no. 2 (2022).

Wardi, Sahro dkk. (2020), “Pendidikan Agama Isiam Berbasis Komunitas Desa,” Al-Murabbi Journal
4, no. 2.

———————————————— . Kamaludinsyah, R., & Aly, P. (2020). Pembentukan karakter, moral, dan spiritual anak
usia dini melalni pendidikan agama Islam. Darmabakti Akademia, vol 1(1).

210 PROGRESSA Vol. 07 No. 02 Agustus 2023 (201-210)



