
PROGRESSA: Journal of Islamic Religious Instruction Vol. 09 No. 02  Agustus 2025 
P-ISSN 2579-9665 | e-ISSN 2579-9673 https://jurnal.stitradenwijaya.ac.id/index.php/pgr/index  

 
Model Transformasi Pendidikan Pondok Pesantren Mambaus Sholihin 

Gresik  
 

Achmad Zainul Mustofa Al Amin 
Sekolah Tinggi Ilmu Tarbiyah Raden Wijaya Mojokerto 

zainulmustofa78@gmail.com 
 

Ismail 
Sekolah Tinggi Ilmu Tarbiyah Raden Wijaya Mojokerto 

ismailabdur26@gmail.com 
 

Rima Nur Febriana 
Sekolah Tinggi Ilmu Tarbiyah Raden Wijaya Mojokerto 

rima.nur.febriana-2023@stitradenwijaya.ac.id 
 

Abstrak: Pesantren merupakan sebuah lembaga pendidikan tertua dalam 
perjalanan kehidupan Indonesia sejak ratusan tahun silam. Pesantren dituntut 
untuk memahami kembali identitasnya sebagai lembaga pendidikan Islam, 
sementara di pihak lain, pesantren juga dihadapkan pada tuntutan untuk 
membuka diri terhadap beberapa sistem pendidikan modern yang bersumber 
dari luar pesantren. Dalam hal ini pondok pesantren dihadapkan pada tuntutan 
untuk memberikan kontribusi terhadap peningkatan mutu pendidikan, kualitas 
sumber daya insani yang dibutuhkan dalam kehidupan modern. Tujuan 
penelitian ini adalah untuk mendeskripsikan model transformasi pendidikan 
pesantren pondok pesantren Mamba’us Sholihin Gresik, dengan menggunakan 
pendekatan penelitian kualitatif deskriptif dan pengujian keabsahan data dengan 
tekhnik triangulasi data. Hasil penelitian menunjukkan bahwa, model 
transformasi pendidikan di pondok pesantren Mamba’us Sholihin Gresik, 
pesantren ini mengadopsi model integrasi penuh yang memadukan antara sistem 
salaf dan modern secara penuh. Terdapat dua sebab yaitu, sebab khusus dan 
sebab umum. Sebab khusus di pondok pesantren Mamba’us Sholihin adalah 
transformasi itu terjadi dilatarbelakangi oleh pendidikan pesantren yang 
ditempuh oleh seorang kiai.  Al Mukarrom KH Masbuhin Faqih, yang 
merupakan alumni Pondok Modern Gontor dan Pondok Pesantren Langitan. 
Sebab umum terjadinya transformasi pendidikan pesantren mempunyai lima 
aspek yang menjadi sebab umum, yakni: aspek kultural, aspek politis, aspek 
ekonomis, aspek kepemimpinan dan aspek edukasional. (3) implikasi 
transformasi ini menggunakan pendekatan manajemen pendidikan dalam 
mengembangkan pesantren yaitu: a) Transformasi kepemimpinan pesantren; b) 
Transformasi sistem pendidikan pesantren; c) Transformasi kurikulum 
pesantren; d) Transformasi metode pendidikan pesantren; d) Transformasi 
institusi pesantren. 
Kata Kunci: Transformasi, Pendidikan Pesantren 
 
Abstract: Islamic boarding schools are the oldest educational institutions in the history of 
Indonesian life, dating back hundreds of years. Islamic boarding schools are required to re-
understand their identity as Islamic educational institutions, while on the other hand, they are 
also faced with the demand to open themselves to several modern educational systems originating 
from outside the Islamic boarding school. In this case, Islamic boarding schools are faced with 

mailto:zainulmustofa78@gmail.com
mailto:ismailabdur26@gmail.com


Amin, A. Z. M. A. & Ismail, I., Model Transformasi Pendidikan Pondok 

176   Vol. 09 No. 02 Agustus 2025 (175-186) 

the demand to contribute to improving the quality of education, the quality of human resources 
needed in modern life. The purpose of this study is to describe the educational transformation 
model of the Mamba'us Sholihin Gresik Islamic boarding school, using a descriptive qualitative 
research approach and testing the validity of the data with data triangulation techniques. The 
results of the study indicate that, the educational transformation model at the Mamba'us 
Sholihin Gresik Islamic boarding school, this Islamic boarding school adopts a full integration 
model that fully combines the salaf and modern systems. There are two reasons, namely, specific 
causes and general causes. The specific cause at the Mamba'us Sholihin Islamic boarding school 
is that the transformation occurred due to the background of the Islamic boarding school 
education taken by a kiai. Al Mukarrom KH Masbuhin Faqih, who is an alumnus of 
Gontor Modern Islamic Boarding School and Langitan Islamic Boarding School. The general 
causes of the transformation of Islamic boarding school education have five aspects that are the 
general causes, namely: cultural aspects, political aspects, economic aspects, leadership aspects 
and educational aspects. (3) The implications of this transformation use an educational 
management approach in developing Islamic boarding schools, namely: a) Transformation of 
Islamic boarding school leadership; b) Transformation of the Islamic boarding school education 
system; c) Transformation of the Islamic boarding school curriculum; d) Transformation of 
Islamic boarding school education methods; d) Transformation of Islamic boarding school 
institutions. 
Keywords: Transformation, Pesantren Education. 
 

 
PROGRESSA Journal of Islamic Religious Instruction, 2025, Vol. 9 No. 2, 175-186 
DOI: 10.32616/pgr.v9.2.537.175-186 
Diserahkan: 10/06/2025; Diterima: 25/08/2025; Diterbitkan: 29/08/2025 
E-mail Redaksi: redaktur@jurnal.stitradenwijaya.ac.id 
 

 

Naskah ini berada di bawah kebijakan akses terbuka dan Creative Common Attribution License 
(http://creativecommons.org/licenses/by/4.0). Oleh karena itu, segala penggunaan, distribusi, dan 
reproduksi artikel ini, di media apa pun, tidak dibatasi selama sumber aslinya disebutkan dengan 
benar. 
 

 
Pendahuluan 

Pendidikan memegang peranan yang sangat penting untuk menjamin kelangsungan hidup 
negara dan bangsa, karena pendidikan merupakan wahana peningkatan dan pengembangan 
kualitas sumber daya manusia dan sekaligus sebagai faktor penentu keberhasilan pembangunan. 
Hal ini diakui bahwa “keberhasilan suatu bangsa sangat ditentukan oleh keberhasilan dalam 
memperbaiki, memperbaharui, dan meningkatkan sektor pendidikan.”1Artinya keberhasilan 
pendidikan akan menentukan keberhasilan bangsa dalam menghadapi tantangan zaman di masa 
depan.2  

Berbicara pendidikan Islam tersebut, di Indonesia terdapat banyak jenis dan bentuknya, 
seperti madrasah, masjid, majlis taklim, dan pondok pesantren.3 Pada dasarnya terdapat lima 
aspek yang dapat dikaji dari sistem pesantren: aspek kultural yaitu mengembangkan budaya yang 
unik seperti konsepsi barakah, tawadu’, hurmat, ikhlas, haul, ijazah, ridla, dan semacamnya; 
aspek politis berkaitan dengan upaya  mempertahankan dan memperkuat diri pesantren tersebut; 
aspek ekonomis dimana dengan santri dengan jumlah besar identik dengan perputaran ekonomi 

 
1Aulia Reza Bastian, Reformasi Pendidikan : Langkah-Langkah Konsep sistem dan Pembardayaan Pendidikan dalam Rangka 
Desentralisasi Sistem Pendidikan Indonesia, (Yogyakarta : Lapera Pustaka Utama, 2002), 24.  
2 Malik Fadjar, Visi Pembaruan Pendidikan  Islam, (Jakarta : LP3NI, 1998), 30. 
3 H.M Arifin, Ilmu Pendidikan Islam, Tinjauan Teoritis dan Praktis  (Jakarta: PT Bumi Aksara, 2009),  

mailto:redaktur@jurnal.stitradenwijaya.ac.id
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0


Amin, A. Z. M. A. & Ismail, I., Model Transformasi Pendidikan Pondok 

Vol. 09 No. 02 Agustus 2025 (175-186)   177 

yang besar pula; aspek kepemimpinan yang umumnya bebasis kharisma; dan aspek edukasional 
yaitu bertujuan untuk mencetak ustadz, kyai muda, dan ulama. 4   

Dalam melestarikan keasliannya, pondok pesantren tetap menggunakan metode klasik 
yang sudah ada seperti sorogan dan bandongan. Di samping itu kebanyakan pondok pesantren 
mengadopsi sistem yang lebih moderat, yaitu sistem klasikal formal dengan kurikulum terpadu 
(kurikulum nasional dan lokal).5 Perubahan merupakan suatu keniscayaan, segala sesuatu yang 
ada di dunia ini akan senantiasa mengalaminya, tidak terkecuali dunia pesantren. Sebagaimana 
pemaparan Mahmud Arif, perubahan dalam konteks sosial diyakini akan mengubah struktur 
kesadaran.6 

Untuk itu penelitian terkait dengan masalah transformasi pendidikan di dunia pesantren 
perlu dilakukan, sebagai alat ukur untuk mengetahui model-model transformasi pendidikan yang 
ada dalam dunia pesantren. Peneliti tertarik dan menganggap penting untuk melakukan 
penelitian tentang transformasi pesantren, guna memperoleh gambaran terkini dalam dunia 
pesantren yang sekarang terjebak dalam modernitas. 
 
Metode Penelitian 

Metode penelitian ini adalah deskriptif kualitatif. Dikatakan deskriptif kualitatif, karena pada 
penelitian ini hanya menggambarkan gejala atau keadaan yang diteliti secara apa adanya dari data 
yang bersifat empiris. Dan jenis penelitian ini menggunakan rancangan field research.7 Dengan 
demikian laporan penelitian akan berisi kutipan-kutipan data untuk memberi gambaran 
penyajian laporan tersebut. Data tersebut bisa berasal dari naskah wawancara, catatan lapangan, 
foto, catatan atau memo dan dokumen resmi lainnya. Peneliti mewawancarai Kiai, Pengasuh, para 
ustadz, para alumni, dan wali santri guna mendapatkan informasi tentang sebab-sebab terjadinya 
transformasi Pendidikan di pesantren.  Dan jenis penelitian ini adalah kualitatif lapangan (grounded).8 

Dalam penelitian ini nantinya akan menggambarkan suatu fenomena, yakni tentang 
“Model Transformasi Pendidikan Pesantren di Pondok Pesantren Mambaus Sholihin Gresik.” 
Melalui penelitian ini diharapkan menyajikan data argumentatif untuk perkembangan 
Pendidikan khususnya di Pendidikan pondok pesantren. Mengingat penelitian ini menggunakan 
rancangan studi kasus, maka analisis data penelitian kualitatif dapat dilakukan melalui tiga alur 
kegiatan yang terjadi secara bersamaan, yaitu: (1) reduksi data (data reduction), yaitu 
menggolongkan, mengarahkan, membuang yang tidak perlu dan mengorganisir data; (2) 
penyajian data (data displays), yaitu: menemukan pola-pola hubungan yang bermakna serta 
memberikan kemungkinan adanya penarikan kesimpulan; dan(3) penarikan 
kesimpulan/verifikasi (conclusion drawing/verifivacation), yaitu: membuat pola makna tentang 
peristiwa- peristiwa yang terjadi 

 
 
  

 
4 Nur Kholis, "Kepemimpinan Pondok Pesantren: Individual atau Kolektif" (makalah disampaikan pada Penataran 
Tenaga Manajemen di Lingkungan Pondok Pesantren se Jawa Timur, Surabaya, 24 Agustus, 2001), 
http://digilib.uinsby.ac.id/id/eprint/23932. 
5 Ibid., 28. 
6Mahmud Arif, Pendidikan Islam Transformatif, (Yogyakarta: LKiS, 2008), 187-188. Agus Salim, Perubahan Sosial: Sketsa 
Teori dan Refleksi Metodologi Kasus Indonesia (Yogyakarta: PT Tiara Wacana, 2002), 21. 
7 Lexy J Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif  (Bandung:  Remaja Rosd, 2011),  20. 
8 Ibid,. 11 



Amin, A. Z. M. A. & Ismail, I., Model Transformasi Pendidikan Pondok 

178   Vol. 09 No. 02 Agustus 2025 (175-186) 

Hasil dan Pembahasan 
Pendidikan Pesantren 
1. Pengertian Pesantren 

Kata “Pesantren” berasal dari kata “santri”9 dengan awalan pe dan akhiran an berarti 
tempat tinggal para santri. Atau pengertian lain mengatakan bahwa pesantren adalah sekolah 
berasrama untuk mempelajari agama Islam10 Sumber lain menjelaskan pula bahwa pesantren 
berarti tempat untuk membina manusia menjadi orang baik.11  Sedangkan asal usul kata 
“santri”, dalam pandangan Nurcholish Madjid dapat dilihat dari dua pendapat. Pertama, 
pendapat yang mengatakan bahwa “santri” berasal dari perkataan “sastri”, sebuah kata dari 
bahasa Sanskerta yang artinya melek huruf.12 Kedua, pendapat yang mengatakan bahwa 
perkataan santri sesungguhnya berasal dari bahasa Jawa, yaitu dari kata “cantrik”, berarti 
seseorang yang selalu mengikuti seorang guru kemana guru itu pergi menetap.13 Setidaknya 
ada dua tujuan terbentuknya pondok pesantren, yakni dapat dilihat dari tujuan umum, dan 
tujuan khusus. Tujuan umum pesantren adalah membimbing anak didik agar memiliki 
kepribadian sesuai dengan ajaran Islam dan mampu menjadi mubaligh Islam dalam 
masyarakat melalui ilmu dan amalnya. Sedangkan tujuan khusus pesantren adalah 
membimbing dan mempersiapkan santri untuk menjadi manusia yang alim dalam ilmu 
agamanya dan mampu mengamalkan ilmunya dalam kehidupan masyarakat.14 

 
2. Unsur Pendidikan Pesantren 

Adapun ciri-ciri khas pendidikan pesantren yang sekaligus menunjukan unsur-unsur 
pokoknya, serta membedakan dengan lembaga-lembaga pendidikan lainnya adalah sebagai 
berikut. 

a. Pondok  
Pondok adalah bangunan yang menjadi tempat tinggal santri dan belajar di 

bawah bimbingan kyai. Di dalam pondok juga santri menetap, belajarm beribadah, 
dan bergaul bersama.15 Santri mukim dan tinggal di pondok, hal ini dimaksudkan 
agar santri dapat mengikuti pelajaran yang diberikan oleh kyai dengan baik, di 
samping itu agar santri mampu hidup mandiri dalam masyarakat.16 

b. Masjid  
Masjid mempunyai fungsi ganda, selain tempat shalat dan ibadah lainnya, juga 

tempat pengajian terutama yang masih memakai metode sorogan dan wetonan 
(bandongan). Posisi masjid dikalangan pesantren memiliki makna sendiri. Menurut 
Abdurrahman Wahid, Masjid tempat mendidik dan menggembleng santri agar 

 
9 Dalam penelitian Clifford Geertz berpendapat, kata santri mempunyai arti luas dan sempit. Dalam arti sempit 
santri adalah seorang murid satu sekolah agama yang disebut pondok atau pesantren.(Cet. II; Jakarta: Dunia 
Pusataka Jaya, 1983), 268, dikutip oleh Yasmadi, Modernisasi Pesantren; Kritik Nurcholish Majid Terhadap Pendidikan 
Islam Tradisional (Jakarta: Quantum Teaching, 2005), 61. 
10Abu Hamid, “Sistem Pendidikan Madrasah dan Pesantren di Sul-Sel”, dalam Taufik Abdullah (ed), Agama dan 
Perubahan Sosial (Jakarta: Rajawali Press, 1983), 329. 
11 Ibid., 328. 
12Nurcholish Madjid, Bilik-bilik Pesantren; Sebuah Potret Perjalanan (Cet. I; Jakarta: Paramadina, 1977), 19. 
13 Nurcholish Madjid, Bilik-bilik.., 20. 
14 HM Arifin, Kapita Selekta Pendidikan Islam dan Umum, (Jakarta: Bumi Aksara, 1995), Cet. 3,  248. 
15 Amin Haedari, Transformasi Pesantren: Pengembangan Apek Kependidikan, Keagamaan, dan Sosial, (Jakarta: LekDIS & 
Media Nusantara, 2006),  88. 
16 Hasbullah, Kapita Selekta Pendidikan Islam, (Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 1996), Cet. 1, . 47. 



Amin, A. Z. M. A. & Ismail, I., Model Transformasi Pendidikan Pondok 

Vol. 09 No. 02 Agustus 2025 (175-186)   179 

lepas dari hawa nafsu, berada ditengah-tengah komplek pesantren adalah 
mengikuti model wayang.17 

c. Kyai  
Keberadaan kyai dalam pesantren merupakan hal yang mutlak bagi sebuah 

pesantren, sebab kyai adalah tokoh sentral yang memberikan pengajaran, karena 
seorang kyai adalah unsur yang paling dominan dalam kehidupan suatu pesantren.18 
Dalam bahasa Jawa, gelar yang diberikan oleh masyarakat kepada orang yang ahli 
agama Islam yang memiliki atau menjadi pimpinan pesantren dan mengajar kitab-
kitab Islam klasik kepada para santrinya.19 

d. Santri  
Santri dalam kamus besar bahasa Indonesia berarti orang yang mendalami 

agama Islam.20 Santri adalah nama untuk siapa saja yang telah memilih pondok 
pesantren sebagai tempat untuk menuntut ilmu. Secara umum santri di pesantren 
dapat dikategorikan pada dua kelompok, yaitu santri mukim dan santri tidak 
mukim atau santri kalong.21 

e. Kitab Kuning  
Ciri penting dari pesantren adalah pengajian yang disampaikan oleh kiai 

kepada para santrinya. Yaitu pengajian tentang agama yang terdapat dalam kitab 
kuning yang dikarang oleh para ulama. Yang menjadi tujuan dari pengajian kitab 
kuning ini adalah mendidik dan mempersiapkan calon-calon ulama, yang akan 
melanjutkan estafet dalam menegakan agama Islam.22   

f. Kurikulum Pesantren  
Kurikulum pesantren tidak bisa terlepas dari dinamika ilmu pengetahuan 

maupun sosial budaya masyarakat selama pesantren masih hidup dan berkembang. 
Oleh karena itu, pesantren sebagai lembaga pendidikan membutuhkan kurikulum 
yang dinamis, demokratis, fleksibel, terbuka dan sesuai dengan perkembangan 
zaman serta kebutuhan masyarakat.  

 
3. Kategorisasi Pesantren  

Kategori pesantren dilihat dari proses dan substansi yang diajarkan. Secara umum 
pondok pesantren dapat dikategorikan menjadi dua kategori, yaitu pesantren salaf dan 
pesantren khalaf. Pesantren salaf sering disebut pesantren tradisional, sedangkan pesantren 
khalaf disebut dengan pesantren modern. 

a. Pesantren Salaf  
Salaf adalah sesuatu atau orang yang terdahulu. Pendidikan salafi adalah 

sistem pendidikan yang tetap mempertahankan materi pelajaran yang bersumber 
dari kitab-kitab Islam klasik sebagai inti pendidikan, sistem madrasah diterapkan 
untuk memudahkan pelaksanaan sistem sorogan yang merupakan sendi utama. 
Pesantren yang menerapkan pendidikan salaf tidak mengajarkan pengetahuan 

 
17 Mujamil Qomar, Pesantren dari Transformasi Metodologi Menuju Demokratisasi Institusi, (Jakarta: Erlangga, tt),  21. 
18 Amin Haedari, Masa Depan Pesantren dalam Tantangan Modernitas dan Tantangan Komplesitas Global, (Jakarta: IRD 
PRESS, 2004), 34. 
19 Zamakhsyari Dofier, Tradisi Pesantren: Studi pandangan Hidup Kyai, (Jakarta: LP3ES,1982), Cet. 1,  55. 
20 Tim Penyusun Kamus Pusat Bahasa, Kamus Besar Bahasa Indonesia, (Jakarta: Balai Pustaka, 2001), 997. 
21 Mahmud, Model-Model Pembelajaran di Pesantren, (Jakarta: Media Nusantara, 2006), 17. 
22 Mahmud, Model-Model Pembelajaran..., 12. 



Amin, A. Z. M. A. & Ismail, I., Model Transformasi Pendidikan Pondok 

180   Vol. 09 No. 02 Agustus 2025 (175-186) 

umum.23 Ciri-ciri pendidikan di pesantren salaf yaitu metode sorogan, wetonan dan 
hafalan (muhafadzoh) dan juga materi pelajaran adalah terpusat pada kitab-kitab 
klasik. Tinggi rendahnya ilmu dan lulusan santri diukur dari penguasaannya kepada 
kitab-kitab tersebut.24 

b. Pesantren Khalaf  
Pesantren Khalaf atau yang disebut juga pesantren modern Yaitu pendidikan 

yang menerapkan sistem pengajaran klasikal (madrasah), memberikan ilmu umum 
dan agama, serta juga memberikan pendidikan keterampilan. Pesantren yang telah 
melakukan pembaharuan (modernisasi) dalam sistem pendidikan, kelembagaan, 
pemikiran dan fungsi. Pesantren modern tidak berarti merubah dan memodernisir 
sistem asuhnya yang berlandaskan kepada jiwa keimanan, ketaqwaan, keikhlasan, 
kesederhanaan, ukhuwah, dan kebebasan.25 Ciri khas pesantren modern adalah 
adanya sistem klasikal, tahun ajaran, dengan agama serta satuan pendidikan. 

 
Pengertian Transformasi 

Kata Transformasi dalam bahasa Inggris ialah transform yang berarti mengubah bentuk 
atau rupa, transformation merupakan perubahan bentuk atau penjelmaan.26 Pendidikan berada di 
tengah-tengah masyarakat yang terus menerus mengalami perubahan. Perubahan pada 
masyarakat terjadi secara berkesinambungan dan berjalan relatif cepat. Perubahan yang terjadi 
pada masyarakat lebih cepat dari pada perubahan yang terjadi pada pendidikan, sehingga terjadi 
gap/kesenjangan, jurang pemisah yang cukup tajam antara masyarakat dan pendidikan. Upaya 
untuk mempersempit jurang pemisah tersebut, pendidikan harus melakukan perubahan dan 
pembaharauan. Transformasi pendidikan akan berjalan dengan baik dan tepat jika dilakukan 
secara komprehensif.  

Transformasi pendidikan dimaknai sebagai proses perubahan secara terus-menerus 
menuju kemajuan. Kata “kemajuan” ditandai dengan karakter, budaya, dan prestasi. Pendidikan 
Islam dikatakan maju jika mampu bersaing dengan sekolahan modern. Pada pertengahan tahun 
1970-an, lembaga pendidikan Islam pada umumya relatif jauh tertinggal dari sekolah modern. 
Pada tahun 1980-an muncul beberapa lembaga pendidikan Islam yang mulai berkembang. Pada 
tahun 1990-an mulai banyak lembaga pendidikan Islam yang mengalami kemajuan. Kemudian 
pada tahun 2000-an sudah mulai banyak sekolah Islam yang mampu bersaing dengan sekolah 
negeri non-Islam.27 

 
Penyebab Transformasi 

Transformasi pesantren yang dilakukan oleh pondok pesantren di Indonesia, nampaknya 
dilakukan dalam rangka merumuskan kembali sistem pendidikannya. Dalam konteks ini, 
pesantren tengah berada dalam proses pergumulan antara “identitas dan keterbukaan.” Identitas 
sebagai lembaga pendidikan indigenous Indonesia yang memiliki ciri khas sendiri dan keterbukaan 
untuk mengadopsi dan mengakomodasi berbagai sistem pendidikan lain. Dari penjelasan diatas, 

 
23 Zamakhsari Dhofier, Tradisi Pesantren  (Jakarta: CV.Rajawali,1992). 41. 
24 Haidar Putra Daulay, Sejarah Pertumbuhan dan Pembaruan Pendidikan Islam di Indonesia (Jakarta: Kencana Prenada 
Media Group, 2007), 50. 
25 Sholeh Rosyad, Sebuah Pembaharuan Dunia Pesantren Di Banten,(Banten:LPPM La Tansa), 249. 
26 Peter Salim, The Contempory English-Indonesian Dictionary, (Jakarta : Modern English Press, 1996 ), 299. 
27Sutrisno & Suyatno, Pendidikan Islam di Era Peradaban  Modern, (Jakarta: Prenadamedia Group, 2015), 122. 



Amin, A. Z. M. A. & Ismail, I., Model Transformasi Pendidikan Pondok 

Vol. 09 No. 02 Agustus 2025 (175-186)   181 

transformasi memiliki alasan yang sesuai dengan arah dan tujuan dari lembaga yang akan 
mentransformasikan pendidikannya. Akan tetapi, dari semua sebab tersebut bisa disimpulkan 
bahwa semuanya bertujuan untuk keluar dari kemelut dan problematika internal maupun 
eksternal yang dihadapi oleh suatu lembaga. 
Model-model Transformasi 

Pendidikan pondok pesantren di tengah arus perubah global tidak lantas kehilangan pola 
dan cirinya. Pesantren tetaplah lembaga pendidikan Islam yang berusaha mengawinkan antara 
pola pendidikan modern dengan pendidikan tradisional. Bahkan dalam hal ini mengupayakan 
adanya sebuah sistem pendidikan yang tidak hanya mampu mencetak manusia -manusia yang 
memiliki keterampilan hebat, akan tetapi pesantren masih aktif berusaha untuk melahirkan 
ulama hebat. 

Sekarang ini, pondok pesantren yang ada di Indonesia telah bersama-sama mencoba 
menetapkan bentuk baru dunia pendidikan. Afandi Mochtar menjelaskan bahwa ada 4 model 
pondok pesantren dilihat dari perpaduan antara pendidikan formal dan non formal yang 
membentuk integrasi. Empat model tersebut adalah: integrasi penuh, integrasi selektif, integrasi 
instrumental dan integrasi minimal.28  

Model integrasi penuh adalah  perpaduan antara  pondok pesantren  salaf  dan  modern  
secara  menyeluruh. Artinya, watak dan sistem pondok pesantren salafiyah masih dipertahankan 
sepenuhnya, dan sistem pendidikan formal seperti sekolah, madrasah dan universitas juga 
diselenggarakan sepenuhnya. Representasi model ini adalah Pondok Pesantren Tebuireng 
Jombang Jawa Timur dan Pondok Pesantren Cipasung Jawa Barat.29  Sedangkan model integrasi 
selektif adalah pondok pesantren yang masih  mempertahankan watak dan sistem salafiyahnya 
secara penuh, dengan mengadopsi sistem madrasah/sekolah hanya dalam pengorganisasiannya 
(sistem penjenjangan dan klasikal). Sedangkan kurikulum sekolah modern tidak diadopsi. 
Representasi model ini adalah Pondok Pesantren Langitan Tuban dan Pondok Maslakul Huda 
Kajen Pati.30  Selanjutnya adalah model integrasi instrumental. Pondok pesantren model ini 
adalah pondok pesantren yang masih mempertahankan watak dan sistem salafiyahnya 
dimodifikasi dengan sistem pendidikan modern namun, ditekankan pada bahasa. Sedangkan 
sistem madrasah/sekolah hanya dalam pengorganisasian saja. Representasi model ini adalah 
Pondok Pesantren Gontor Ponorogo dan Al Amin Prenduan Sumenep Madura. Model yang 
terakhir adalah model integrasi minimal. Pondok pesantren model ini adalah pesantren yang 
dimodifikasi hanya sebagai instrumen pendidikan berasrama, sementara pola yang 
dikembangkan berdasarkan sistem madrasah/sekolah/universitas. Representasi model ini 
adalah Pondok Pesantren Darunnajah Jakarta. 31 

Berdasarkan penjelasan model-model transformasi diatas, dapat disimpulkan bahwa 
semua model transformasi masih berpegang teguh pada tradisi-tradisi yang baik sekaligus 
mengadaptasi perkembangan kelimuan baru yang lebih baik (al-Muhafazah ala al-qadim al-salih wa 
al-akhdzu bi al-jadid al-aslah), maka diharapkan peran pesantren sebagi agent of change mampu 
bertahan atau dipertahankan dan tujuan dari pesantren akan tercapai. 
Model Transformasi Pendidikan Pesantren di Pondok Pesantren Mambaus Sholihin Gresik. 

 
28 Ibid., 41 
29 Ibid., 41 
30 Mochtar Afandi, Membedah diskursus Pendidikan Islam (Jakarta: Kalimah, 2001), 131. 
31 Ibid., 132. 



Amin, A. Z. M. A. & Ismail, I., Model Transformasi Pendidikan Pondok 

182   Vol. 09 No. 02 Agustus 2025 (175-186) 

Transformasi pendidikan pesantren di institusi-institusi pesantren memunculkan dua 
wajah berbeda, tergantung dari sudut pandang mana memandangnya, yakni dampak positif dan 
dampak negatif. Bisa jadi, cara pandang eksternal mengatakan, sebuah pesantren yang 
mentransformasikan pendidikannya dinilai meningkat mutunya, tetapi menurut lingkungan 
internal pesantren dinilainya merosot. Hal demikian, sekali lagi, disebabkan independensi dan 
cara pendiri atau kyai pengasuh pesantren merumuskan mutu kependidikan sesuai dengan corak 
yang dikehendakinya. 

Penelitian ini mempetakan empat model dan corak transformasi pesantren di Pondok 
Pesantren Mambaus Sholihin Gresik, yakni: Model integrasi penuh, integrasi selektif, integrasi 
instrumental dan integrasi minimal.32 Dari pesantren yang diteliti, Pondok Pesantren Mambaus 
Sholihin Gresik masuk kategori model integrasi penuh dimana yang memadukan antara sistem 
salaf dan modern secara penuh. Artinya, watak dan sistem pondok pesantren salafiyah 
dipertahankan sepenuhnya, dan sistem pendidikan formal seperti sekolah, madrasah dan tingkat 
perguruan tinggi juga diselenggarakan sepenuhnya. Model pesantren ini diwakili oleh PP 
Mambaus Sholihin Gresik. Unit pendidikan formal di pesantren ini terdiri dari empat unit 
pendidikan yang ada, yaitu: MI, Mts, MA Mambaus Sholihin dan Perguruan Tinggi UNKAFA. 
Pesantren ini menggunakan model  integrasi penuh karena proses terjadinya transformasi 
didasari kuat oleh dilatarbelakangi oleh pendidikan pesantren yang ditempuh oleh seorang kiai.  
Al Mukarrom KH Masbuhin Faqih, yang merupakan alumni Pondok Modern Gontor dan 
Pondok Pesantren Langitan. Sehingga peran kiai disini bersifat menyediakan kebutuhan 
masyarakat yang sesuai dengan idealism cita-cita kiai.    

1. Alasan transformasi pendidikan pesantren di Pondok Pesantren Mambaus Sholihin 
Gresik  

Teori Talcott Parsons yang berbicara tentang perubahan sosial berdampak pada 
terjadinya transformasi pendidikan. Transformasi dilakukan, karena pendidikan 
pesantren ingin menjawab tantangan zaman modern yang penuh dengan 
perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi.33 Pada pembahasan alasan terjadinya 
transformasi pendidikan pesantren ini, peneliti membagi menjadi dua bagian, yakni 
alasan khusus dan alasan umum.  

Terjadinya transformasi pendidikan yang dilakukan oleh  Pondok Pesantren 
Mambaus Sholihin Gresik ini juga mempunyai lima aspek yang menjadi alasan umum, 
yakni: aspek kultural yaitu mengembangkan budaya yang unik seperti konsepsi 
barakah, tawadu’, hurmat, ikhlas, haul, ijazah, ridla, dan semacamnya; aspek politis 
berkaitan dengan upaya  mempertahankan dan memperkuat diri pesantren tersebut, 
aspek ekonomis dimana dengan santri dengan jumlah besar identik dengan perputaran 
ekonomi yang besar pula; aspek kepemimpinan yang umumnya berbasis kharisma; 
dan aspek edukasional yaitu bertujuan untuk mencetak ustadz, kyai muda, dan ulama.34  

Aspek kultural, adalah serangkaian budaya unik yang menjadi ciri khusus sebuah 
pesantren baik itu bercorak salaf maupun modern. Konsepsi barakah, tawadu’, 
hurmat, ikhlas, haul, ijazah, ridla, dan semacamnya pasti ada didalamnya, bahkan 

 
32 Muljono D., Pesantren Modern Pencetak Muslim Modern (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2011), 41. 
33 Parsons Talcott, The Social System, (New York: the Free Pers, 1951), 48. 
34 Nur Kholis, "Kepemimpinan Pondok Pesantren: Individual atau Kolektif" (makalah disampaikan pada Penataran 
Tenaga Manajemen di Lingkungan Pondok Pesantren se Jawa Timur, Surabaya, 24 Agustus, 2001), 
http://digilib.uinsby.ac.id/id/eprint/23932. 



Amin, A. Z. M. A. & Ismail, I., Model Transformasi Pendidikan Pondok 

Vol. 09 No. 02 Agustus 2025 (175-186)   183 

konsep ini seringkali mengalahkan aspek yang lain. Asalkan santri disiplin (manut) 
terhadap peraturan kyai maka mereka yakin akan meraih keberhasilan di kemudian 
hari.  

Pondok Pesantren Mambaus Sholihin Gresik yang masih memelihara tradisi 
salaf, sangat kuat dalam aspek kulturalnya. Hal ini seperti yang diungkapkan pada 
sebagian santri dan alumni santri Pondok Pesantren Mambaus Sholihin Gresik 
kepatuhan atau ketaatan adalah hal yang mutlak bagi santri. Konsep barokah juga 
sangat melekat di kalangan santri sehingga apapun yang berkaitan dengan keberkahan, 
pasti mereka dengan senang hati melakukannya35 

Aspek politis, dalam hal ini peneliti membagi dalam dua pengertian yang terjadi 
di dunia pesantren. Pertama, arti politis yang selalu dihubungkan dengan kekuasaan 
negara dan kebijakan-kebijakan pemerintah. Kedua, arti politis berkaitan dengan  
upaya  mempertahankan dan memperkuat diri pesantren tersebut sehingga pesantren 
ibarat suatu kerajaan kecil sedang kebijakan kyai merupakan sumber mutlak dari 
kekuasaan dan kewenangan.  

Dalam aspek politis ini dialami juga oleh Pondok Pesantren Mambaus Sholihin 
Gresik, yakni aspek politis hanya terjadi pada upaya untuk mempertahankan dan 
memperkuat diri pesantren dengan kuatnya sosok seorang kyai.  

 “Pada tahun 2014 lalu Gus Muhammad Ma’ruf, MA atau Gus Muh 
pernah mencalonkan menjadi legislatif DPR RI dapil Gresik-
Lamongan dari partai PPP. Inipun juga atas izin dari KH. Masbuhin 
Faqih.” 

Dan baru-baru ini tepatnya pada tanggal 8 Maret 2018, Presiden RI Ir. Joko 
Widodo berkunjung ke pesantren Mambaus Sholihin untuk menggelar pertemuan 
tertutup dengan para kyai dan tokoh-tokoh Nahdlatul Ulama.36 Memang dalam 
pertemuan ini tidak membahas tentang politik, akan tetapi hal ini menunjukkan bahwa 
pesantren juga tidak bisa lepas sepenuhnya dengan tokoh politik.  

Dari pemaparan aspek politis di Pondok Pesantren Mambaus Sholihin 
Gresikbisa diketahui bahwa politis kiai sebagai upaya untuk mempertahankan dan 
memperkuat diri terlihat sangat kuat. Politik pendidikan pesantren dalam bahasan ini 
merupakan kebijakan-kebijakan yang ditempuh pesantren atas prakarsa kyai atau 
pimpinan lain di dalam lingkup pesantren. Sedangkan menurut ziemek, untuk 
menjamin peranan social dan politik di alam Indonesia modern, pesantren mulai 
mengambil alih tugas baru dan tambahan.37 

Aspek kepemimpinan, kepemimpinan kiai yang karismatik. Kaderisasi 
kepemimpinan seorang kiai diutamakan dari factor keluarga keturunan dan saudara. 
Oleh karena itu, tidak semua putra kiai mempunyai kemampuan, orientasi, dan 
kecenderungan yang sama dengan ayahnya. Akhirnya sering terjadi pesantren yang 

 
35 Wawancara dengan Khoirul Anam, Alumni Santri PP Darul Dakwah tanggal 11 Maret 2018 melalui media 
Telepon. 
36http://mambaussholihin2blitar.sch.id/2018/03/08/kunjungan-presiden-ri-di-mambaus-sholihin-suci-manyar-
gresik/. Diakses pada tanggal 8 April 2018. 
37Karel A. Steenbrink, beberapa Aspek Tentang Islam di Indonesia Abad-19, (Jakarta: Bulan Bintang, 1984), 159. 

http://mambaussholihin2blitar.sch.id/2018/03/08/kunjungan-presiden-ri-di-mambaus-sholihin-suci-manyar-gresik/
http://mambaussholihin2blitar.sch.id/2018/03/08/kunjungan-presiden-ri-di-mambaus-sholihin-suci-manyar-gresik/


Amin, A. Z. M. A. & Ismail, I., Model Transformasi Pendidikan Pondok 

184   Vol. 09 No. 02 Agustus 2025 (175-186) 

semula maju dan tersohor, tiba-tiba kehilangan pamor bahkan redup lantaran ditinggal 
wafat oleh kiainya. 38     

Pondok Pesantren Mambaus Sholihin Gresik menggambarkan penyikapan 
pesantren terhadap modernitas dan perubahan yang berbeda. Pertama, Pondok 
Pondok Pesantren Mambaus Sholihin Gresik bersikap selektif tidak menolak 
modernisme secara total. 

Aspek ekonomis, dimana dengan santri dengan jumlah besar identik dengan 
perputaran ekonomi yang besar pula. Secara empirik, perkembangan Islam dan 
kemajuan ekonomi di Indonesia memiliki hubungan yang erat. Namun, khusus pada 
pondok pesantren, visi ekonomi dapat dikatakan tergolong lemah, khususnya dalam 
tataran praktis kewirausahaan dan bisnis. 39 

Aspek edukatif, Pendidikan pesantren pada umumnya bertujuan untuk 
mencetak ustadz, kyai muda, dan ulama. Tujuan yang sangat ideal dan ambisius dicapai 
oleh pesantren dengan menerapkan kajian-kajian kitab kuning, yang mencakup tauhid, 
fiqh, sejarah Islam, akhlak, dan ilmu tat tata bahasa atau nahwu shorof. Ada juga 
pesantren yang mempunyai tujuan dikarenakan faktor latar belakang keilmuan seorang 
kyai. 40      

 

Kesimpulan 
Model transformasi pendidikan Pondok Pesantren Mambaus Sholihin Gresik, pesantren 

ini mengadopsi model integrasi selektif penuh dimana pesantren dibentuk sesuai dengan 
idealisme dan cita-cita kiai. Dan sesuai dengan latar belakang pendidikan pesantren yang 
ditempuh kiai. Al Mukarrom KH. Masbuhin Faqih, yang merupakan alumni Pondok Modern 
Gontor dan Pondok Pesantren Langitan. Sehingga untuk mengatasi berbagai kelemahan 
pondok pesantren tersebut pesantren melakukan transformasi yang bertujuan untuk  
mempersiapkan santri agar siap dan mampu hidup bermasyarakat sesuai dengan bidang 
keahliannya. Pola transformasi di pesantren ini juga terjadi dengan alami, karena terjadi seiring 
perkembangan pesantren. 

Alasan transformasi pendidikan pesantren  di Pondok Pesantren Mambaus Sholihin 
Gresik. Terdapat dua alasan yaitu, alasan khusus dan alasan umum. Alasan khusus di Pondok 
Pesantren Mambaus Sholihin Gresik adalah transformasi itu terjadi dilatarbelakangi oleh 
idealisme cita-cita kiai dan faktor keilmuan kiai yang merupakan alumni dari Pondok pesantren 
langitan dan Pondok Modern Gontor . Alasan umum terjadinya transformasi pendidikan 
pesantren di Pondok Pesantren Mambaus Sholihin Gresik yang melakukan transformasi 
pendidikan ini mempunyai lima aspek yang menjadi alasan umum, yakni: aspek kultural yaitu 
mengembangkan budaya yang unik seperti konsepsi barakah, tawadu’, hurmat, ikhlas, haul, 
ijazah, ridla, dan semacamnya; aspek politis berkaitan dengan upaya  mempertahankan dan 
memperkuat diri pesantren tersebut; aspek ekonomis dimana dengan santri dengan jumlah besar 
identik dengan perputaran ekonomi yang besar pula; aspek kepemimpinan yang umumnya 

 
38 Amin Hadari dan M. Ishom El Saha, Peningkatan Mutu Terpadu Pesantren dan Madrasah Diniyah, (Jakarta: Diva 
Pustaka, 2004),  22. 

 
39Syahyuti, “Penelusuran Aspek Ekonomi Pada Pondok Pesantren Dan Peluang Pengembangannya ” FAE, 
Volume 17. No. 2, Desember 1999: 32. 
40 Ibid, 4. 



Amin, A. Z. M. A. & Ismail, I., Model Transformasi Pendidikan Pondok 

Vol. 09 No. 02 Agustus 2025 (175-186)   185 

berbasis kharisma; dan aspek edukasional yaitu bertujuan untuk mencetak ustadz, kyai muda, 
dan ulama. 
 

Daftar Pustaka 

A’la, Abdul. 2006. Pembaruan Pesantren, Yogyakarta: Pustidaka Pesantren. 
Afadlal. 2005. Islam dan Radikalisme di Indonesia, Jakarta: LIPI Press. 
Arif, Mahmud. 2008. Pendidikan Islam Transformatif, Yogyakarta: LkiS. 
Arifin, Muhammad. 1991. Kapita Selekta Pendidikan (Islam dan Umum). Jakarta: Bumi Aksara. 
Dhofier, Zamkhasyari, 2011. Tradisi Pesantren Studi Pandangan Hidup Kyai dan visinya mengenai Masa 

Depan Indonesia. Cet. II; Jakarta Mizan: LP3ES 
Djamas, Nurhayati. 2009. Dinamika Pendidikan Islam Di Indonesia Pasca Kemerdekaan. Jakarta: Raja 

Grafindo Persada.  
H. A. R. Tilaar dan Riant Nogroho. 2008. Kebijakan Pendidikan: Pengantar Untuk Memahami 

Kebijakan Pendidikan dan Kebijakan Pendidikan Sebagai Kebijakan Publik. Yogyakarta: 
Pustidaka Pelajar. 

Haedari, Amin dkk.2004. Masa Depan Pesantren dalam Tantangan Modernitas dan Tantangan 
Komplesitas Global. Cet. 1. Jakarta: IRD PRESS.  

Haedari, Amin. 2006. Transformasi Pesantren: Pengembangan Apek Kependidikan, Keagamaan, dan 
Sosial. Cet. 1. Jakarta: LekDIS & Media Nusantara. 

Hamid, Abu. 1983.Sistem Pendidikan Madrasah dan Pesantren di Sul-Sel, dalam Taufik 
Abdullah (ed), Agama dan Perubahan Sosial. Jakarta: Rajawali Press. 

Hasbullah, Kapita Selekta Pendidikan Islam. Cet. 1. Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada. 
Humaidi, Anis. 2011 “Transformasi Sistem Pendidikan Pesantren: Studi Kasus Unit Pondok 

Pesantren Salafi Terpadu Ar-Risalah di Lingkungan Pondok Pesantren Induk Lirboyo 
Kediri Jawa Timur” (Ringkasan Disertasi Doktor, Program Pascasarjana IAIN Sunan 
Ampel Surabaya, 2011) 

Kahmad, Dadang. 2002. Sosiologi Agama, Bandung: Remaja Rosdakarya. 
Kementerian Pendidikan Nasional Badan Penelitian dan Pengembangan Pusat Kurikulum dan 

Perbukuan, 2011. Pedoman Pelaksanaan Pendidikan Karakter: Berdasarkan Pengalaman di 
satuan Pendidikan Rintisan (Jakarta: Kementerian Pendidikan Nasional Badan Penelitian 
dan Pengembangan Pusat Kurikulum dan Perbukuan. 

Madjid, Nurcholis. 1997. Bilik-Bilik Pesantren. Cet. Ke-1. Jakarta: Paramadina. 
Madjid, Nurcholish . 1977. Bilik-bilik Pesantren ; Sebuah Potret Perjalanan. Cet. I, Jakarta: 

Paramadina. 
Mahmud. 2006. Model-Model Pembelajaran di Pesantren. Jakarta: Media Nusantara. 
Moleong, lexy J. 2011. Metodologi Penelitian Kualitatif. (Bandung: PT Remaja Rosd, 
Mubarok, Achmad. 2000. Jiwa dalam Al-Qur’an: Solusi Krisis Keruhanian Manusia Modern, Jakarta 

Selatan: Paramadina. 
Muchlas samani dan Hanriyanto. 2011. Konsep dan Model Pendidikan. Bandung: Remaja 

Rosdakarya.  
Pius A Partanto, Dahlan AL Barry. 1994. Kamus Ilmiah Populer, Surabaya: Apollo. 
Qomar, Mujamil. 2009. Manajemen Pendidikan Islam. Jakarta: Erlangga. 
Qomar, Pesantren dari Transformasi Metodologi Menuju Demokratisasi Institusi, (Jakarta: Erlangga, tt) 
Rembagy, Musthofa. 2008. Pendidikan Transformatif: pergulatan kritis merumuskan pendidikan di tengah 

pusaran arus globalisasi. Yogyakarta: Teras. 
Rosyad, Sholeh. Sebuah Pembaharuan Dunia Pesantren Di Banten. Banten: LPPM La Tansa 
Salahudin, Anas. 2011. Filsafat Pendidikan, Bandung: Pustaka Setia. 
Salim, Agus. 2002. Perubahan Sosial: Sketsa Teori dan Refleksi Metodologi Kasus Indonesia. Yogyakarta: 

PT Tiara Wacana. 
Saptono. 2011. Dimensi-dimensi Pendidikan Karakter, Jakarta: Erlangga. 



Amin, A. Z. M. A. & Ismail, I., Model Transformasi Pendidikan Pondok 

186   Vol. 09 No. 02 Agustus 2025 (175-186) 

Soekamto, Soerjono. 1992. Sosiologi Suatu Pengantar. Jakarta: CV.Rajawali. 
Sugiyono. 2010. Metode Penelitian Pendidikan (Pendekatan kuantitatif, kualitatif, dan R&D). Bandung: 

Alfabet. 
Syukri Zarkasyi, Abdullah. 2005. Nganjuk dan Pembaharuan Pesantren Modern, Jakarta: PT. Raja 

Grafindo Persada. 


