MODEL TRANSFORMASI PENDIDIKAN PESANTREN
(Studi Kasus di PP. Darul Dakwah Mojokerto)

Achmad Zainul Mustofa Al Amin
STIT Raden Wijaya Mojokerto
achmadzainul@stitradenwijaya.ac.id

Abstract: Pesantren is the oldest educational institution in the course
of Indonesian life since hundreds of years ago. Pesantrens are
required to re-understand their identity as Islamic educational
institutions, while on the other hand, pesantren are also faced with
demands to open up to several modern education systems originating
from outside the pesantren. In this case, Islamic boarding schools are
faced with demands to contribute to improving the quality of
education, the quality of human resources needed in modern life. The
aims of this research are: (1) to describe the transformation model of
Islamic boarding school education in Darul Dakwah Sooko
Mojokerto Islamic boarding school, (2) the reason for the
transformation of Islamic boarding school education at PP Darul
Dakwah Mojokerto. The results showed that, (1) the educational
transformation model at PP Darul Dakwah Mojokerto, this pesantren
adopted a selective integration model. (2) the reason for the
transformation of Islamic boarding school education in PP Darul
Dakwah Mojokerto. There are two reasons, namely, special causes
and general causes. The special reason at PP Darul Dakwah is that
the transformation took place against the background of the
leadership of a kiai and modernization, as well as encouragement
from the guardians of students and alumni. The general cause of the
transformation of Islamic boarding school education has five aspects
that are common causes, namely: cultural aspects, political aspects,
economic aspects, leadership aspects and educational aspects.
Keywords: Transformation, Islamic Boarding School

Pendahuluan

Pendidikan memegang peranan yang sangat penting untuk
menjamin kelangsungan hidup negara dan bangsa, karena pendidikan
merupakan wahana peningkatan dan pengembangan kualitas sumber
daya manusia dan sckaligus sebagai faktor penentu keberhasilan
pembangunan. Hal ini diakui bahwa “keberhasilan suatu bangsa
sangat  ditentukan  oleh  keberhasilan dalam  memperbaiki,

PROGRESSA, Volume B, Nomar 2, Agustus 2022 37



Model Transformasi Pendidikan Pesantren

memperbaharui, dan meningkatkan sektor pendidikan.”' Artinya
keberhasilan pendidikan akan menentukan keberhasilan bangsa dalam
menghadapi tantangan zaman di masa depan.

Secara yuridis formal, negara mengamanatkan kepada pemerintah
“untuk mengusahakan dan menyelenggarakan satu sistem pendidikan
nasional yang dapat meningkatkan keimanan dan ketaqwaan kepada
Tuhan Yang Maha Esa, serta akhlak mulia dalam rangka
mencerdaskan kehidupan bangsa.”” Sektor utama dan pertama yang
mendapat prioritas dalam pembangunan bangsa adalah sektor
pendidikan yang aksentuasinya pada peningkatan keimanan dan
ketakwaan kepada Tuhan Yang Maha Esa, serta akhlak mulia,
sebagaimana dirumuskan dalam tujuan pendidikan nasional yaitu:
“Pendidikan Nasional berfungsi mengembangkan kemampuan dan
bentuk watak serta peradaban bangsa yang bermartabat dalam rangka
mencerdaskan kehidupan bangsa yang berkarakter.””

Sesuai dengan tujuan pendidikan nasional tersebut, maka
pendidikan merupakan prioritas utama dijadikan sebagai usaha sadar
yang dibutuhkan untuk menyiapkan manusia unggul demi
menunjang  perannya  dalam dinamika perubahan kebudayaan
masyarakat di masa mendatang. Karena itu, upaya pendidikan yang
dilakukan oleh pemerintah tentu memiliki hubungan yang sangat
signifikan dengan blue print peradaban bangsa di masa mendatang.

Pendidikan Islam sebagai bagian dari sub-sistem pendidikan
nasional yang mencita-citakan terwujudnya znsan kamil atau manusia
yang saleh ritual dan saleh sosial, secara implisit akan mencerminkan
ciri kualitas manusia Indonesia seutuhnya sebagaimana yang
digambarkan dalam undang-undang sisdiknas." Pendidikan Islam
memiliki kemampuan transmisi spiritual yang lebih nyata dalam
proses pembelajarannya. Kejelasannya terletak pada keinginan untuk
mengembangkan keseluruhan aspek dalam diri peserta didik secara
berimbang, baik aspek spiritual, imajinasi dan keilmiahan, kultural
serta kepribadian.’

'Aulia Reza Bastian, Reformasi  Pendidikan: —Langkah-Langkah — Konsep  sistem
danPembardayaan Pendidikan dalam Rangka Desentralisasi Sistem Pendidikan Indonesia,
(Yogyakarta: Lapera Pustaka Utama, 2002), 24.

2Undang-Undang Dasar 1945 R, dan Amandemen Tahun 2002, Bab XIII, Pasal 31, Ayat:
3 (Surakarta: Sendang Ilmu, 2002), 30.

3SUndang-Undang Sistem Pendidikan Nasional Nomor 20 Tahun 2003, Bab 111, Pasal 3.Cet-
II (Bandung: Fokus Media, 2003), 6.

4 Malik Fadjar, Visi Pembarnan Pendidikan Islam, (Jakarta: LP3NI, 1998), 30.

5 Hasbullah, Kapita Selekta Pendidikan Isiam,(Jakarta: Raja Grafindo Persada, 19906), 6.

38 PROGRESSA, Volume B, Nomar 2, Agustus 2022



Berbicara pendidikan Islam tersebut, di Indonesia terdapat
banyak jenis dan bentuknya, seperti madrasah, masjid, majlis taklim,
dan pondok pesantren.’Pada dasarnya terdapat lima aspek yang dapat
dikaji dari sistem pesantren: aspek kultural yaitu mengembangkan
budaya yang unik seperti konsepsi barakah, tawadu’, hurmat, ikhlas,
haul, ijazah, ridla, dan semacamnya; aspek politis berkaitan dengan
upaya mempertahankan dan memperkuat diri pesantren tersebut;
aspek ekonomis dimana dengan santri dengan jumlah besar identik
dengan perputaran ekonomi yang besar pula; aspek kepemimpinan
yang umumnya bebasis kharisma; dan aspek edukasional yaitu
bertujuan untuk mencetak ustadz, kyai muda, dan ulama.’

Di tengah problematika pendidikan di tanah air, pondok
pesantren tetap kokoh dengan semangat menjaga tradisinya.
Pesantren adalah lembaga pendidikan Islam yang memiliki keunikan
tersendiri. D1 kalangan umat Islam sendiri pesantren dianggap sebagai
model pendidikan yang mewujudkan masyarakat yang berkeadaban
(civilized society). Eksistensi pesantren menurut Martin van Bruinessen
seperti dikutip oleh Ahmad Barizi, adalah lembaga pendidikan yang
senantiasa menafsirkan tradisi agung (great tradition) yang dalam bahasa
pesantren dikenal dangan akhlaq al-karimah.®

Sampai saat ini, pondok pesantren telah mengalami
perkembangan dengan corak yang sangat beragam, bahkan beberapa
pondok pesantren telah mendirikan kampus yang memiliki
kelengkapan berbagai fasilitas. Dalam melestarikan keasliannya,
pondok pesantren tetap menggunakan metode klasik yang sudah ada
seperti sorogan dan bandongan. Di samping itu kebanyakan pondok
pesantren mengadopsi sistem yang lebih moderat, yaitu sistem klasikal
formal dengan kurikulum terpadu (kurikulum nasional dan lokal).”

Perubahan merupakan suatu keniscayaan, segala sesuatu yang
ada di dunia ini akan senantiasa mengalaminya, tidak terkecuali dunia
pesantren. Sebagaimana pemaparan Mahmud Arif, perubahan dalam
konteks sosial diyakini akan mengubah struktur kesadaran. Dalam hal

SH.M Atifin, I/mu Pendidikan Islam, Tinjanan Teoritis dan Praktis (Jakarta: PT Bumi
Aksara, 2009),

7 Nur Kholis, "Kepemimpinan Pondok Pesantren: Individual atau Kolekdtf"
(makalah disampaikan pada Penataran Tenaga Manajemen di Lingkungan Pondok
Pesantren se  Jawa Timur, Surabaya, 24 Agustus, 2001),
http://digilib.uinsby.ac.id/id/eptint/23932.

8 Ahmad Barizi, Pendidikan Integratif: Akar Tradisi dan Integrasi Keilmuan Pendidikan
Isiam (Malang: UIN Maliki Press, 2011), 69.

9 Ibid., 28.

PROGRESSA, Volume B, Nomar 2, Agustus 2022 39



Model Transformasi Pendidikan Pesantren

ini sama halnya dengan perubahan budaya, misalnya perubahan
pesantren dari agraris menuju industrial. Hal ini yang menyebabkan
perubahan pada struktur kesadaran komunitas pesantren. Kesadaran
inilah yang dikonstantir dengan nalar dan etos sebagai wawasan
epestemik etik yang membangun dunia pesantren.'’

Transformasi pendidikan tidak lain merupakan upaya
menyatukan proses modernitas dengan sosial budaya yang ada dalam
suatu masyarakat tertentu. Bentuk nyata dari modernitas salah satunya
adalah terjadinya trasformasi pendidikan dalam dunia pesantren.
Sebagaimana dijelaskan Agus Salim bahwa:

Proses transformation, adalah suatu proses penciptaan hal yang
baru  (something new) yang dihasilkan oleh ilmu pengetahuandan
teknologi (fools and tecnologies), yang mengubah adalah aspek budaya
yang sifatnya material, sedangkan yang sifatnya norma dan nilai sulit
sekali diadakan perubahan (bahkan ada kecenderungan untuk
dipertahankan)."'

Untuk itu penelitian terkait dengan masalah transformasi
pendidikan di dunia pesantren perlu dilakukan, sebagai alat ukur
untuk mengetahui model-model transformasi pendidikan yang ada
dalam dunia pesantren. Pesantren adalah salah satu lembaga yang
merupakan ciri dari pelestarian pendidikan Islam klasik. Dari asumsi
ini, peneliti tertarik dan menganggap penting untuk melakukan
penelitian tentang transformasi pesantren, guna memperoleh
gambaran terkini dalam dunia pesantren yang sekarang terjebak dalam
modernitas.

A. Pendidikan Pesantren
1. Pengertian Pesantren
Kata “Pesantren” berasal dari kata “santri”'? dengan awalan
pe dan akhiran az berarti tempat tinggal para santri. Atau

10 Mahmud Atif, Pendidikan Islam Transformatif (Yogyakarta: LKiS, 2008), 187-188.
Agus Salim, Perubaban Sosial: Sketsa Teori dan Refleksi Metodologi Kasus Indonesia
(Yogyakarta: PT Tiara Wacana, 2002), 21.

W Agus Salim, Perubaban Sosial: Sketsa Teori dan Refleksi Metodologi Kasus Indonesia
(Yogyakarta: PT Tiara Wacana, 2002), 21.

12 Dalam penelitian Clifford Geertz berpendapat, kata santri mempunyai arti luas
dan sempit. Dalam arti sempit santri adalah seorang murid satu sekolah agama yang
disebut pondok atau pesantren. Oleh sebab itu, perkataan pesantren diambil dari
perkataan santri yang berarti tempat untuk santri. Dalam arti luas dan umum santri
adalah bagian penduduk Jawa yang memeluk Islam secara benar-benar,
bersembahyang, pergi ke mesjid dan berbagai aktifitas lainnya. Lihat Clifford

40 PROGRESSA, Volume B, Nomar 2, Agustus 2022



pengertian lain mengatakan bahwa pesantren adalah sekolah
berasrama untuk mempelajari agama Islam" Sumber lain
menjelaskan pula bahwa pesantren berarti tempat untuk membina
manusia menjadi orang baik."*

Sedangkan asal wusul kata ‘sam#ri”, dalam pandangan
Nurcholish Madjid dapat dilihat dari dua pendapat. Pertama,
pendapat yang mengatakan bahwa “santri” berasal dari perkataan
“sastr’’, sebuah kata dari bahasa Sanskerta yang artinya melek
huruf.” Di sisi lain, Zamkhsyari Dhofier berpendapat bahwa, kata
“santri” dalam bahasa India berarti orang yang tahu buku-buku
suci agama Hindu, atau seorang sarjana ahli kitab suci agama
Hindu. Atau secara umum dapat diartikan buku-buku suci, buku-
buku agama, atau buku-buku tentang ilmu pengetahuan.l(’Kedua,
pendapat yang mengatakan bahwa perkataan santri sesungguhnya
berasal dari bahasa Jawa, yaitu dari kata “cantrik”, berarti seseorang
yang selalu mengikuti seorang guru kemana guru itu pergi
menetap.'

Meskipun  pendapat di atas  berbeda-beda, tetapi
mengandung makna yang saling berdekatan. Santri yang berarti
“guru mengaji”, terdapat kedekatan arti dengan fenomena santri,
yaitu santri adalah orang-orang yang menadalami ilmu agama,
kemudian mengajarkan kepada masyarakat Islam. Begitu juga
dengan pendapat Berg, sastri yang berarti buku suci mempunyai
kedekatan dengan makna santri karna santri adalah orang-orang
yang menuntut ilmu agama baik dari kitab suci Islam maupun
kitab-kitab agama yang ditulis oleh ulama-ulama salaf."®

Setidaknya ada dua tujuan terbentuknya pondok pesantren,
yakni dapat dilihat dari tujuan umum, dan tujuan khusus. Tujuan

Geertz,“Abangan Santri; Priyayi dalam Masyarakat Jawa”, diterjemahkan oleh
Aswab Mahasun (Cet. II; Jakarta: Dunia Pusataka Jaya, 1983), 268, dikutip oleh
Yasmadi, Modernisasi Pesantren; Kritik Nurcholish Majid Terbadap Pendidikan Islam
Tradisional (Jakarta: Quantum Teaching, 2005), 61.

13 Abu Hamid, “Sistem Pendidikan Madrasah dan Pesantren di Sul-Sel”, dalam
Taufik Abdullah (ed), Agama dan Perubabhan Sosial (Jakarta: Rajawali Press, 1983), 329.
14 Ibid., 328.

15 Nurcholish Madjid, Bilik-bilik Pesantren; Sebuah Potret Perjalanan (Cet. 1; Jakarta:
Paramadina, 1977), 19.

16 Zamakhsyati Dofier, Tradisi pesantren: Studi pandangan Hidup Kyai dan Visinya
Mengenai Masa Depan Indonesia, (Jakarta: LP3ES, 2011), 18.

17 Nurcholish Madjid, B/ik-bilik.., 20.

18 Abdullah Syukri Zarkasyi, Gontor dan Pembabarnan Pendidikan Pesantren, (Jakarta, PT
RajaGrafindo Persada, 2005), 60.

PROGRESSA, Volume B, Nomar 2, Agustus 2022 41



Model Transformasi Pendidikan Pesantren

umum pesantren adalah membimbing anak didik agar memiliki
kepribadian sesuai dengan ajaran Islam dan mampu menjadi
mubaligh Islam dalam masyarakat melalui ilmu dan amalnya.
Sedangkan tujuan khusus pesantren adalah membimbing dan
mempersiapkan santri untuk menjadi manusia yang alim dalam
ilmu agamanya dan mampu mengamalkan ilmunya dalam
kehidupan masyarakat."

Melihat dari tujuan tersebut, sangat jelas bahwa pesantren
merupakan lembaga pendidikan Islam yang berusaha membentuk
kader-kader muballigh yang dapat meneruskan misinya dalam
dakwah Islam, di samping itu diharapkan setelah santri belajar di
pesantren dapat menguasai imu-ilmu keislaman yang telah
diajarkan oleh kyai dan dapat mengamalkan ilmunya dalam
masyarakat.

2. Unsur Pendidikan Pesantren

Adapun ciri-ciri khas pendidikan pesantren yang sekaligus
menunjukan unsur-unsur pokoknya, serta membedakan dengan
lembaga-lembaga pendidikan lainnya adalah sebagai berikut.

a. Pondok

Pondok adalah bangunan yang menjadi tempat tinggal
santri dan belajar di bawah bimbingan kyai. Di dalam pondok
juga santri menetap, belajarm beribadah, dan bergaul
bersama.”’ Santri mukim dan tinggal di pondok, hal ini
dimaksudkan agar santri dapat mengikuti pelajaran yang
diberikan oleh kyai dengan baik, di samping itu agar santri
mampu hidup mandiri dalam masyarakat.”'
b. Masjid

Masjid mempunyai fungsi ganda, selain tempat shalat
dan ibadah lainnya, juga tempat pengajian terutama yang
masih memakai metode sorogan dan wetonan (bandongan).
Posisi masjid dikalangan pesantren memiliki makna sendiri.
Menurut Abdurrahman Wahid, Masjid tempat mendidik dan
menggembleng santri agar lepas dari hawa nafsu, berada
ditengah-tengah komplek pesantren adalah mengikuti model

19 HM Arifin, Kapita Selekta Pendidikan Islam dan Umum, (Jakarta: Bumi Aksara,
1995), Cet. 3, 248.

20 Amin Haedati, Transformasi Pesantren: Pengembangan Apek Kependidikan, Keagamaan,
dan Sosial, (Jakarta: LekDIS & Media Nusantara, 2006), 88.

2l Hasbullah, Kapita Selekta Pendidikan Islam, (Jakarta: PT Raja Grafindo Persada,
1996), Cet. 1, . 47.

42 PROGRESSA, Volume B, Nomar 2, Agustus 2022



wayang. Di tengah-tengah ada gunungan. Hal ini sebagai
indikasi bahwa nilai-nilaikultural dari masyarakat menjadi
perimbangan bagi pesantren untuk tetap dilestarikan.”

c. Kyai

Keberadaan kyai dalam pesantren merupakan hal yang
mutlak bagi sebuah pesantren, sebab kyai adalah tokoh sentral
yang memberikan pengajaran, karena seorang kyai adalah
unsur yang paling dominan dalam kehidupan suatu
pesantren.”

Dalam bahasa Jawa, pekataan kyai dipakai untuk tiga
jenis gelar yang berbeda, yaitu sebagai gelar kehormatan bagi
barang-barang yang dianggap keramat (Rya: garuda kencana
dipakai untuk sebutan kereta emas yang ada di kraton Yogyakarta),
gelar kehormatan yang diperuntukan bagi orang-orang tua
pada umumnya, gelar yang diberikan oleh masyarakat kepada
orang yang ahli agama Islam yang memiliki atau menjadi
pimpinan pesantren dan mengajar kitab-kitab Islam klasik
kepada para santrinya.

d. Santri

Santri dalam kamus besar bahasa Indonesia berarti
orang yang mendalami agama Islam.” Santri adalah nama
untuk siapa saja yang telah memilih pondok pesantren sebagai
tempat untuk menuntut ilmu. Secara umum santri di
pesantren dapat dikategorikan pada dua kelompok, yaitu santri
mukim dan santri tidak mukim atau santri kalong.*

Santri mukim adalah santri yang berasal dari daerah
yang jauh dan menetap atau tinggal dalam pondok pesantren.
Sedangkan santri kalong adalah santri-santri yang berasal dari
sekitar pesantren, mereka tidak menetap di pesantren, mereka

22 Mujamil Qomar, Pesantren dari Transformasi Metodologi Menuju Demokratisasi Institusi,
(Jakarta: Erlangga, tt), 21.

2 Amin Haedati, Masa Depan Pesantren dalam Tantangan Modernitas dan Tantangan
Komplesitas Global, (Jakarta: IRD PRESS, 2004), 34.

24 Zamakhsyari Dofier, Tradisi Pesantren: Studi pandangan Hidup Kyai, (Jakarta:
LP3ES,1982), Cet. 1, 55.

% Tim Penyusun Kamus Pusat Bahasa, Kawus Besar Babasa Indonesia, (Jakarta: Balai
Pustaka, 2001), 997.

26 Mahmud, Model-Model Pembelajaran di Pesantren, (Jakarta: Media Nusantara, 2000),
17.

PROGRESSA, Volume B, Nomar 2, Agustus 2022 43



Model Transformasi Pendidikan Pesantren

pulang ke rumah masing-masing setelah selesai mengikuti
pelajaran di sebuah pesantren.”

Ada beberapa alasan mengapa santri tinggal dan
menetap di pesantren:

1) Dikarenakan santri ingin mempelajari kitab-kitab lain
yang membahas Islam secara mendalanm di bawah
bimbingan kyai

2) Santri ingin memperoleh pengalaman kehidupan
pesantren

3) Santri ingin fokus dalam studinya di pesantren tanpa
disibukan oleh kewajiban schari-hari di rumah
keluarganya.”

d. Kitab Kuning

Ciri penting dari pesantren adalah pengajian yang
disampaikan oleh kiai kepada para santrinya.Yaitu pengajian
tentang agama yang terdapat dalam kitab kuning yang dikarang
oleh para ulama. Yang menjadi tujuan dari pengajian kitab
kuning ini adalah mendidik dan mempersiapkan calon-calon
ulama, yang akan melanjutkan estafet dalam menegakan agama
Islam.”

Menurut Dofier, “pada masa lalu, pengajaran kitab-kitab
Islam klasik merupakan satu-satunya pengajaran formal yang
diberikan di lingkungan pesantren”.”” Pada saat ini,
kebanyakan  pesantren  telah mengambil  pengajaran
pengetahuan umum sebagai bagian yang juga penting dalam
pendidikan pesantren, namun pengajian dan pengajaran kitab-
kitab klasik masih menjadi prioritas tinggi.Pada umumnya,
pelajaran  dimulai  dengan  kitab-kitab yang sederhana,
kemudian dilanjutkan dengan kitab-kitab yang lebih
mendalam. Tingkatan suatu pesantren dapat diketahui dari
jenis-jenis kitab yang diajarkan.”

27 Hasbullah, Kapita Selekta Pendidikan Islam, (Jakarta: PT Raja Grafindo
Persada,1996), Cet. 1, 49.

28 Zamakhsyari Dofier, Tradisi pesantren: Studi pandangan Hidup Kyai dan 1 isinya
Mengenai Masa Depan Indonesia, (Jakarta: LP3ES, 2011), 89.

2 Mahmud, Model-Model Pembelajaran..., 12.

30 Zamakhsyari Dofiet, Tradisi Pesantren: Study tentang Pandangan Hidup Kyas, (Jakarta:
LP3ES, 1982), 50.

31 Hasbullah, Searah Pendidikan Iskam di Indonesia: Lintasan Sejarah Pertumbnban
danPerkembangan, (Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 1996), Cet. 2, 144.

44 PROGRESSA, Volume B, Nomar 2, Agustus 2022



e. Kurikulum Pesantren

Kurikulum pesantren tidak bisa tetlepas dari dinamika
ilmu pengetahuan maupun sosial budaya masyarakat selama
pesantren masih hidup dan berkembang. Kurikulum
merupakan seperangkat rencana dan pengaturan mengenai
tujuan, isi dan bahan pelajaran yang digunakan sebagai
pedoman penyelenggaraan kegiatan pembelajaran dalam
mencapal tujuan pendidikan. Oleh karena itu, pesantren
sebagai lembaga pendidikan membutuhkan kurikulum yang
dinamis, demokratis, fleksibel, terbuka dan sesuai dengan
perkembangan zaman serta kebutuhan masyarakat.

Dilihat dari segi karakter lulusannya, pesantren
merupakan lembaga pendidikan tradisional khas Islam yang
tidak bisa dipaksanakan untuk sepenuhnya mengikuti
kurikulum yang digunakan secara luas karena kurikulum
pesantren harus dikemas secara mandiri. Dengan demikian
akan terwujud kurikulum yang sesuai dengan tuntutan dan
kebutuhan masyarakat serta sebagai pedoman dalam
menyelenggarakan pembelajaran di pesantren.

3. Kategorisasi Pesantren

Kategori pesantren dilihat dari proses dansubstansi yang
diajarkan.  Secara umum  pondok pesantren  dapat
dikategorikan menjadi dua kategori, yaitu pesantren salaf dan
pesantren khalaf. Pesantren salaf sering disebut pesantren
tradisional, sedangkan pesantren khalaf disebut dengan
pesantren modern.
a. Pesantren Salaf

Salaf adalah sesuatu atau orang vyang terdahulu.
Pendidikan salafi adalah sistem pendidikan yang tetap
mempertahankan materi pelajaran yang bersumber dari kitab-
kitab Islam klasik sebagai inti pendidikan, sistem madrasah
diterapkan untuk memudahkan pelaksanaan sistem sorogan
yang merupakan sendi utama.Pesantren yang menerapkan
pendidikan salaf tidak mengajarkan pengetahuan umum.”

Ciri-ciri pendidikan di pesantren salaf yaitu metode
sorogan, wetonan dan hafalan (wuhafadzoh) dan juga materi
pelajaran adalah terpusat pada kitab-kitab klasik. Tinggi
rendahnya ilmu dan lulusan santri diukur dari penguasaannya

32 Zamakhsari Dhofier, Tradisi Pesantren (Jakarta: CV.Rajawali,1992). 41.
PROGRESSA, Volume B, Nomar 2, Agustus 2022 45



Model Transformasi Pendidikan Pesantren

kepada kitab-kitab tersebut.” Adapun beberapa pola
kehidupan sosial pendidikan Islam tradisional sebagai berikut:
1) Adanya hubungan yang akrab antara kyai dan santri
2) Tradisi ketundukan dan kepatuhan seorang santri
terhadap kyai
3) Pola hidup sederhana
4) Kemandirian atau independensi
5) Berkembangnya tradisi tolong menolong dan suasana
persaudaraan
6) Berani tirakat untuk mencapai tujuan
7) Kehidupan dengan tingkat religius yang tinggi
b. Pesantren Khalaf

Pesantren Khalaf atau yang disebut juga pesantren
modern Yaitu pendidikan yang menerapkan sistem pengajaran
klasikal (madrasah), memberikan ilmu umum dan agama, serta
juga memberikan pendidikan keterampilan. Pesantren yang
telah melakukan pembaharuan (modernisasiy dalam  sistem
pendidikan, kelembagaan, pemikiran dan fungsi.

Pesantren modern tidak berarti merubah dan
memodernisir sistem asuhnya yang berlandaskan kepada jiwa
keimanan, ketagwaan, keikhlasan, kesederhanaan, ukhuwah,
dan kebebasan.* Ciri khas pesantren modern adalah adanya
sistem klasikal, tahun ajaran, dengan agama serta satuan
pendidikan.

Adapun ciri khas pesantren khalaf adalah prioritas
pendidikan pada sistem sekolah formal dan penekanan
bahasa.Sistem pengajian kitab kuning, baik pengajian sorogan
wetonan maupun madrasah diniyah porsinya sedikit bahkan
ada yang ditinggalkan.Pondok pesantren khalaf atau modern
memiliki konotasi yang bermacam-macam. Tidak ada definisi
dan kriteria pasti tentang ponpes seperti apa yang memenuhi
atau patut disebut dengan pesantren modern. Namun
demikian, beberapa unsur yang menjadi ciri khas pondok
pesantren modern adalah sebagai berikut:

1) Pesantren yang menyelenggarakan pendidikan formal
dengan menerapkan kurikulum nasional, baik yang hanya

3 Haidar Putra Daulay, Sejarah Pertumbuhan dan Pembarnan Pendidikan Islam dilndonesia
(Jakarta: Kencana Prenada Media Group, 2007), 50.

3Sholeh Rosyad, Sebuah Pembabaruan Dunia Pesantren Di Banten, (Banten: LPPM La
Tansa), 249.

46 PROGRESSA, Volume B, Nomar 2, Agustus 2022



memiliki sekolah keagamaan maupun yang juga memiliki
sekolah umum.

2) Pesantren yang hanya mengajarkan ilmu-ilmu pengetahuan
agama dalam bentuk Madrasah Diniyah

3) Pesantren yang hanya sekedar manjadi tempat pengajian

4) Pesantren yang menyelenggarakan pendidikan keagamaan
dalam bentuk Madrasah dan mengajarkan ilmu-ilmu
pengetahuan umum meski tidak menerapkan kurikulum
nasional.”

B. Transformasi Pendidikan Pesantren
1. Pengertian Transformasi

Kata Transformasi dalam bahasa Inggris ialah #ransform yang
berarti mengubah bentuk atau rupa, #ransformation merupakan
perubahan bentuk atau penjelmaan.” Pendidikan berada di
tengah-tengah masyarakat yang terus menerus mengalami
perubahan.  Perubahan pada masyarakat terjadi  secara
berkesinambungan dan berjalan relatif cepat. Perubahan yang
terjadi pada masyarakat lebih cepat dari pada perubahan yang
terjadi pada pendidikan, sehingga tetjadi gap/kesenjangan, jurang
pemisah yang cukup tajam antara masyarakat dan pendidikan.
Upaya untuk mempersempit jurang pemisah tersebut, pendidikan
harus melakukan perubahan dan pembaharauan. Transformasi
pendidikan akan berjalan dengan baik dan tepat jika dilakukan
secara komprehensif.

Transformasi pendidikan dimaknai sebagai proses perubahan
secara terus-menerus menuju kemajuan. Kata “kemajuan”
ditandai dengan karakter, budaya, dan prestasi. Pendidikan Islam
dikatakan maju jika mampu bersaing dengan sekolahan modern.
Pada pertengahan tahun 1970-an, lembaga pendidikan Islam pada
umumya relatif jauh tertinggal dari sekolah modern. Pada tahun
1980-an muncul beberapa lembaga pendidikan Islam yang mulai
berkembang. Pada tahun 1990-an mulai banyak lembaga
pendidikan Islam yang mengalami kemajuan. Kemudian pada

% Keputusan A, Musyawarah/Lokakarya Intensifikasi Penegenmbangan Pondok Pesantren,
(Jakarta: PPBKPP, 1978), 2.

3Peter Salim, The Contempory English-Indonesian Dictionary, (Jakarta : Modern English
Press, 1996 ), 299.

PROGRESSA, Volume B, Nomar 2, Agustus 2022 47



Model Transformasi Pendidikan Pesantren

tahun 2000-an sudah mulai banyak sekolah Islam yang mampu
bersaing dengan sekolah negeri non-Islam.”
2. Penyebab Transformasi

Transformasi pesantren yang dilakukan oleh pondok
pesantren di Indonesia, nampaknya dilakukan dalam rangka
merumuskan kembali sistem pendidikannya. Dalam konteks ini,
pesantren tengah berada dalam proses pergumulan antara
“identitas dan keterbukaan.” Identitas sebagai lembaga pendidikan
indigenons  Indonesia yang memiliki ciri  khas sendiri dan
keterbukaan untuk mengadopsidan mengakomodasi berbagai
sistem pendidikan lain.

Transformasi pesantren juga merupakan terobosan baru bagi
pesantren dalam menyikapi perubahan kondisi sosial yang ada,
yakni ketika muncul kesadaran di kalangan kyai pengasuh dan
santri, bahwa tidak semua alumni pesantren bisa menjadi ustadz,
kyai atau mubaligh setelah pulang ke kampung halamannya dan
bahkan justru menjadi warga biasa yang tidak terlepas dari
kebutuhan mencari pekerjaan yang tentu saja memerlukan
pengetahuan dan keterampilan tertentu.™

Sejatinya tema tentang transformasi pesantren telah dikaji
oleh beberapa pakar pendidikan di antaranya Husni Rahim dalam
buku “Arah Baru Pendidikan Islam dindonesia” menulis bahwa
pembaharuan pendidikan nasional hendaklah mempertimbangkan
kultur pesantren. Menurutnya, praktek sistem pendidikan
pesantren yang menerapkan sistem asrama secara kasat mata telah
diadopsi oleh sekolah-sekolah unggulan yang populer dikenal
dengan nama boarding school.

Dari penjelasan diatas, transformasi memiliki alasan yang
sesual dengan arah dan tujuan dari lembaga yang akan
mentransformasikan pendidikannya. Akan tetapi, dari semua
sebab tersebut bisa disimpulkan bahwa semuanya bertujuan untuk
keluar dari kemelut dan problematika internal maupun eksternal
yang dihadapi oleh suatu lembaga.

3. Model-model Transformasi

Pendidikan pondok pesantren di tengah arus perubah global
tidak lantas kehilangan pola dan cirinya. Pesantren tetaplah
lembaga pendidikan Islam yang berusaha mengawinkan antara

¥Sutrisno & Suyatno, Pendidikan Isiam di Era Peradaban — Modern, (Jakarta:
Prenadamedia Group, 2015), 122.
¥Ziemek Manfred, Pesantren dalam Pernbahan Sosial, (Jakarta: P3M, 1986), 197-198.

48 PROGRESSA, Volume B, Nomar 2, Agustus 2022



pola pendidikan modern dengan pendidikan tradisional. Bahkan
dalam hal ini mengupayakan adanya sebuah sistem pendidikan
yang tidak hanya mampu mencetak manusia -manusia yang
memiliki keterampilan hebat, akan tetapi pesantren masih aktif
berusaha untuk melahirkan ulama hebat.

Dengan pendekatan klasikal yang digunakan di sini, tampak
bahwa istilah “model” dimaknai dengan berbagai arti. Oleh karena
itu, karena lebih diperuntukkan untuk keperluan operasional,
maka pengertian model yang digunakan adalah sifat. Dengan
begitu, model transformasi berarti pula sifat transformasi.”

Penentuan model transformasi pendidikan  pondok
pesantren, dapat diidentifikasi secara detail melalui transformasi
pada komponen-komponen pendidikannya yang meliputi tujuan,
kelembagaan, keorganisasian, kurikulum, metodologi, dan tenaga
pengajar. Transformasi yang dilakukan kepada keseluruhan
komponen pendidikan tersebut tidak selalu sama. Sebagian
komponen ditransformasi dengan jalan merumuskan kembali
konsep baru karena yang lama dianggap tidak memadai lagi.

Sekarang ini, pondok pesantren yang ada di Indonesia telah
bersama-sama mencoba menetapkan bentuk baru dunia
pendidikan. Afandi Mochtar menjelaskan bahwa ada 4 model
pondok pesantren dilihat dari perpaduan antara pendidikan
formal dan non formal yang membentuk integrasi. Empat model
tersebut adalah: integrasi penuh, integrasi selektif, integrasi
instrumental dan integrasi minimal.*’

Model integrasi penuh adalah perpaduan antara pondok
pesantren salaf dan modern secara menyeluruh. Artinya, watak
dan sistem pondok pesantren salafiyah masih dipertahankan
sepenuhnya, dan sistem pendidikan formal seperti sekolah,
madrasah dan universitas juga diselenggarakan sepenuhnya.
Representasi model ini adalah Pondok Pesantren Tebuireng
Jombang Jawa Timur dan Pondok Pesantren Cipasung Jawa
Barat."

Sedangkan model integrasi selektif adalah pondok pesantren
yang masih mempertahankan watak dan sistem salafiyahnya
secara penuh, dengan mengadopsi sistem madrasah/sekolah

¥Muljono D., Pesantren Modern Pencetak Muslim Modern (Jakarta: Raja Grafindo
Persada, 2011), 40.

4Ibid., 41

41bid., 41

PROGRESSA, Volume B, Nomar 2, Agustus 2022 49



Model Transformasi Pendidikan Pesantren

hanya dalam pengorganisasiannya (sistem penjenjangan dan
klasikal). Sedangkan kurikulum sekolah modern tidak diadopsi.
Representasi model ini adalah Pondok Pesantren Langitan Tuban
dan Pondok Maslakul Huda Kajen Pati.”

Model yang terakhir adalah model integrasi minimal. Pondok
pesantren model ini adalah pesantren yang dimodifikasi hanya
sebagai instrumen pendidikan berasrama, sementara pola yang
dikembangkan berdasarkan sistem madrasah/sekolah/universitas.
Representasi model ini adalah Pondok Pesantren Darunnajah
Jakarta.®

Dari penjelasan model-model transformasi di atas, dapat
disimpulkan bahwa semua model transformasi masih berpegang
teguh pada tradisi-tradisi yang baik sekaligus mengadaptasi
perkembangan kelimuan baru yang lebih baik (a/-Muhafazah ala al-
qadim al-salib wa al-akhdin bi al-jadid al-aslah), maka diharapkan
peran pesantren sebagi agent of change mampu bertahan atau
dipertahankan dan tujuan dari pesantren akan tercapai.

4. Transformasi Pendidikan Pesantren

Transformasi pendidikan pesantren di institusi-institusi
pesantren memunculkan dua wajah berbeda, tergantung dari sudut
pandang mana memandangnya, yakni dampak positif dan dampak
negatif. Bisa jadi, cara pandang eksternal mengatakan, sebuah
pesantren yang mentransformasikan  pendidikannya  dinilai
meningkat mutunya, tetapi menurut lingkungan internal pesantren
dinilainya merosot. Hal demikian, sekali lagi, disebabkan
independensi dan cara pendiri atau kyai pengasuh pesantren
merumuskan mutu kependidikan sesuai dengan corak yang
dikehendakinya.

C. Transformasi Pendidikan Pesantren di PP Darul Dakwah
Mojokerto
1. Model transformasi pendidikan pesantren di PP Darul Dakwah
Mojokerto.
Penelitian ini mempetakan empat model dan corak
transformasi pesantren di PP Darul Dakwah Mojokerto,
yakni: Model integrasi penuh, integrasi selektif, integrasi

“Mochtar Afandi, Membedah diskursus Pendidikan Islam (Jakarta: Kalimah, 2001), 131.
#Ibid., 132.

50 PROGRESSA, Volume B, Nomar 2, Agustus 2022



instrumental dan integrasi minimal.* Dari pesantren yang
diteliti, PP Darul Dakwah Mojokerto masuk kategori model
integrasi selektif dimana pesantren masih mempertahankan
watak dan sistem salafiyahnya, dengan mengadopsi sistem
madrasah/sekolah hanya dalam pengorganisasiannya (sistem
penjenjangan dan klasikal). Sedangkan kurikulum sekolah
modern tidak diadopsi dan pesantren juga menyelenggaran
pendidikan formal. Pesantren yang berada di Mojokerto ini
menyelenggarakan pendidikan formal berupa SMP Terpadu
Darul Dakwah dan yang terbaru adalah akan didirikan sekolah
tingkat menengah kejuruan SMK Islam Darul Dakwah.
Pesantren ini menggunakan model integrasi selektif karena
proses terjadinya transformasi didasari kuat oleh dorongan
orang tua, alumni dan kuatnya arus modernisasi. Sehingga
peran kiai disini bersifat menyediakan kebutuhan masyarakat
yang sesual dengan tuntutan zaman.

2. Alasan transformasi pendidikan pesantren di PP Darul
Dakwah Mojokerto

Teori Talcott Parsons yang berbicara tentang perubahan
sosial berdampak pada terjadinya transformasi pendidikan.
Transformasi dilakukan, karena pendidikan pesantren ingin
menjawab tantangan zaman modern yang penuh dengan
perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi.” Pada
pembahasan alasan terjadinya transformasi pendidikan
pesantren ini, peneliti membagi menjadi dua bagian, yakni
alasan khusus dan alasan umum.

Pertama, alasan khusus di PP Darul Dakwah Mojokerto
memiliki latar belakang yang menarik. Hal yang membuat
menarik, bukan karena letak objeknya yang berada di tengah-
tengah masyarakat yang fanatik terhadap agama Islam, tetapi
transformasi itu terjadi dilatarbelakangi oleh kepemimpinan
seorang kiai dan modernisasi, serta dorongan wali santri dan
alumni.

Kepemimpinan kiai dan modernisasi. Di masyarakat,
yang menempati strata sosial paling tinggi adalah seorang kiai.
Sehingga seorang kiai juga dianggap sebagai tokoh utama yang
dapat membendung arus modernisasi yang terjadi di era

“Muljono D., Pesantren Modern Pencetak Muslim Modern (Jakarta: Raja Grafindo
Persada, 2011), 41.
#Parsons Talcott, The Social Systems, New York: the Free Pers, 1951), 48.

PROGRESSA, Volume B, Nomar 2, Agustus 2022 51



Model Transformasi Pendidikan Pesantren

globalisasi seperti sekarang ini.Di masyarakat, kiai yang
menjadi tumpuan untuk mengawal proses transformasi dan
modernitas. Kiai  dipercaya bisa menampung dan
menerjemahkan modernisasi secara proporsional sesuai
dengan kaidah agama Islam. Penerjemahan modernisasi oleh
kiai menjadi hal penting agar tidak menyalahi aturan agama.
Saat ini, modernisasi telah menunjukkan pengaruhnya yang
dominan di tengah-tengah masyarakat.*

Selanjutnya, dorongan orang tua yang menginginkan
anaknya mendapatkan pendidikan formal merupakan salah
satu alasan dilakukannya transformasi pendidikan Pondok
Pesantren Darul Dakwah. Begitu pula dorongan para alumni
yang menginginkan almamaternya terus berkembang. Jika
pondok pesantren yang menjadi almamaternya berkembang
bagus, maka mereka ikut merasa senang dan bangga.
Sebaliknya, bila terjadi kemunduran, maka mereka ikut merasa
sedih. Apalagi banyak para alumni yang juga sekaligus menjadi
wali santri pada nantinya.

Kedua, terjadinya transformasi pendidikan yang
dilakukan oleh PP Darul Dakwah Mojokerto ini juga
mempunyai lima aspek yang menjadi alasan umum, yakni:
aspek kultural yaitu mengembangkan budaya yang unik seperti
konsepsi barakah, tawadu’, hurmat, ikhlas, haul, ijazah, ridla,
dan semacamnya; aspek politis berkaitan dengan upaya
mempertahankan dan memperkuat diri pesantren tersebut;
aspek ekonomis dimana dengan santri dengan jumlah besar
identik dengan perputaran ekonomi yang besar pula; aspek
kepemimpinan yang umumnya berbasis kharisma; dan aspek
edukasional yaitu bertujuan untuk mencetak ustadz, kyai
muda, dan ulama.”’

Aspek kultural, adalah serangkaian budaya unik yang
menjadi ciri khusus sebuah pesantren baik itu bercorak salaf
maupun modern. Konsepsi barakah, tawadu’, hurmat, ikhlas,
haul, ijazah, ridla, dan semacamnya pasti ada didalamnya,

“Jacob Vredenbregt, Bawean dan Islam. De Baweaner in Hun Moederland en In Singapore
(Jakarta: INIS, 1990), 23.

#“Nur Kholis, "Kepemimpinan Pondok Pesantren: Individual atau Kolektif"
(makalah disampaikan pada Penataran Tenaga Manajemen di Lingkungan Pondok
Pesantren se  Jawa Timur, Surabaya, 24 Agustus, 2001),
http://digilib.uinsby.ac.id/id/eprint/23932.

52 PROGRESSA, Volume B, Nomar 2, Agustus 2022



bahkan konsep ini seringkali mengalahkan aspek yang lain.
Asalkan santri disiplin (#anut) terhadap peraturan kyai maka
mereka yakin akan meraih keberhasilan di kemudian hari.

PP Darul Dakwah yang masih memelihara tradisi salaf,
sangat kuat dalam aspek kulturalnya. Hal ini seperti yang
diungkapkan pada sebagian santri dan alumni santri pesantren
Darul Dakwah kepatuhan atau ketaatan adalah hal yang
mutlak bagi santri. Konsep barokah juga sangat melekat di
kalangan santri sehingga apapun yang berkaitan dengan
keberkahan, pasti mereka dengan senang hati melakukannya™®

Aspek politis, dalam hal ini peneliti membagi dalam dua
pengertian yang terjadi di dunia pesantren. Pertama, arti politis
yang selalu dihubungkan dengan kekuasaan negara dan
kebijakan-kebijakan pemerintah. Kedua, arti politis berkaitan
dengan upaya mempertahankan dan memperkuat diri
pesantren tersebut sehingga pesantren ibarat suatu kerajaan
kecil sedang kebijakan kyai merupakan sumber mutlak dari
kekuasaan dan kewenangan. Banyak juga pesantren yang lebih
senang dikunjungi orang bermobil atau pejabat daripada orang
biasa atau jalan kaki. Hal ini tidak dimaksudkan untuk
mendapatkan uang, tetapi lebih kepada kebanggaan oleh
karena yang datang ternyata orang penting pula. Tamu orang
penting menggambarkan penting pula penerima tamu itu.
Dalam hal hubungan pernikahan ada tiga pilihan oleh
kebanyakan kyai: menantu kaya, keturunan kyai, atau pejabat.
Orang biasa meskipun pintar hampir tidak pernah menjadi
menantu kyai. Hal-hal seperti ini dapat memperkuat posisi
politis pesantren di masyarakat.

Dalam aspek politis ini dialami juga oleh PP Darul
Dakwah, akan tetapi PP Darul Dakwah mengalami pengertian
aspek politis yang kedua, yakni aspek politis hanya terjadi pada
upaya untuk mempertahankan dan memperkuat diri pesantren
dengan kuatnya sosok seorang kyai.

Dari pemaparan aspek politis di pesantren Darul
Dakwah bisa diketahui bahwa politis kiai sebagai upaya untuk
mempertahankan dan memperkuat diri terlihat sangat kuat.
Istilah ini memiliki landasan yang mendasari bagi
penggunanya. Politik pendidikan pesantren dalam bahasan ini

®Wawancara dengan Khoirul Anam, Alumni Santri PP Darul Dakwah tanggal 11
Maret 2018 melalui media Telepon.

PROGRESSA, Volume B, Nomar 2, Agustus 2022 53



Model Transformasi Pendidikan Pesantren

merupakan kebijakan-kebijakan yang ditempuh pesantren atas
prakarsa kyai atau pimpinan lain di dalam lingkup pesantren.
Sedangkan menurut ziemek, untuk menjamin peranan social
dan politik di alam Indonesia modern, pesantren mulai
mengambil alih tugas baru dan tambahan.”

Aspek  kepemimpinan, kepemimpinan kiai yang
karismatik cenderung individual dan memunculkan timbulnya
sikap otoriter mutlak kiai. Otoritas mutlak tersebut kurang
baik bagi kelangsungan hidup pesantren, terutama dalam hal
kesuksesan memimpin. Kaderisasi hanya terbatas keturunan
dan saudara, menyebabkan tidak adanya kesiapan menerima
tongkat estafet kepemimpinan ayahnya. Oleh karena itu, tidak
semua putra kiai mempunyai kemampuan, orientasi, dan
kecenderungan yang sama dengan ayahnya. Selain itu, pihak
luar sulit sekali untuk bisa menembus kalangan elite
kepemimpinan pesantren, maksimal mereka hanya bisa
menjadi menantu kiai. Padahal, menantu kebanyakan tidak
berani untuk maju memimpin pesantren kalau masih ada anak
atau saudara kiai, walaupun dia lebih siap dari segi kompetensi
maupun kepribadiannya. Akhirnya sering terjadi pesantren
yang semula maju dan tersohor, tiba-tiba kehilangan pamor
bahkan redup lantaran ditinggal wafat oleh kiainya.”

Pesantren Darul Dakwah menggambarkan penyikapan
pesantren terhadap modernitas dan perubahan yang berbeda.
Pertama, Pondok Pesantren Darul Dakwah bersikap selektif
tidak menolak modernisme secara total, dan sifat
kepemimpinannya masih individual karena pada awalnya
pesantren ini berdiri pada tahun 1999 menggunakan system
salaf murni dan dipimpin langsung oleh kyai atau pendirinya
yakni KH. Ibnu Amiruddin. Setelah berjalan sekitar delapan
tahun, barulah pesantren mendirikan badan hukum berupa
yayasan. Ketua yayasan diangkat bukan dari keturunan pendiri
atau pengasuh awal, melainkan seorang yang mampu
menjalankan amanah tersebut maka boleh menjadi pemimpin.
Dalam hal ini dipilihlah seorang menantu beliau Gus M.
Nasrullah. Beliau memang dinilai pantas karena memiliki latar

YKarel A. Steenbrink, beberapa Aspek Tentang Isiam di Indonesia Abad-19, (Jakarta:
Bulan Bintang, 1984), 159.

Amin Hadari dan M. Ishom El Saha, Peningkatan Mutu TerpaduPesantren dan
Madrasah Diniyab, (Jakarta: Diva Pustaka, 2004), 22.

54 PROGRESSA, Volume B, Nomar 2, Agustus 2022



belakang pendidikan umum yang mumpuni dan didukung juga
keilmuan pesantren salafnya.

Aspek ekonomis, dimana dengan santri dengan jumlah
besar identik dengan perputaran ekonomi yang besar pula.
Secara empirik, perkembangan Islam dan kemajuan ekonomi
di Indonesia memiliki hubungan yang erat.Namun, khusus
pada pondok pesantren, visi ekonomi dapat dikatakan
tergolong  lemah, khususnya dalam tataran  praktis
kewirausahaan dan bisnis.Hal ini mempengaruhi lemahnya
materi, khususnya materi praktis, serta keterampilan, untuk
menyiapkan kemandirian ekonomi lulusannya nantinya.Atau,
dapat dikatakan, sampai sejauh ini, aspek ekonomi bukanlah
menjadi perhatian utama di pesantren.”’

Seperti di pesantren Darul Dakwah kontinuitas dan
kemajuan lembaga tersebut, pesantren mengembangkan
beberapa usaha ekonomi yang ada di dalam pesantren seperti:
Mendirikan usaha pengisian ulang air minum, menjalankan
kantin-kantin di pesantren maupun sekolah, koperasi pondok
pesantren, toko kitab dan usaha pemanfaatan sumber daya
alam perikanan. Masing-masing usaha ini dipegang oleh putra-
putri kyai dalam mengaturnya. Hal ini bukan berarti untuk
mencari keuntungan atau perolehan profit pada personal
semata, tapi lebih diprioritaskan untuk kemajuan lembaga.
Seperti yang diungkapakan oleh gus Habiburrahman.

Aspek edukatif, Pendidikan pesantren pada umumnya
bertujuan untuk mencetak ustadz, kyai muda, dan ulama.
Tujuan yang sangat ideal dan ambisius dicapai oleh pesantren
dengan menerapkan kajian-kajian  kitab kuning, yang
mencakup tauhid, figh, sejarah Islam, akhlak, dan ilmu tat tata
bahasa atau nahwu shorof. Ada juga pesantren yang
mempunyai tujuan dikarenakan faktor latar belakang keilmuan
seorang kyai.”

Seperti yang sudah dijelaskan di bab sebelumnya tentang
tujuan pesantren, di pesantren Darul Dakwah yang pada
awalnya menganut sistem salaf murni tetapi di tengah
perjalanan mengalami perubahan dengan model integrasi
selektif menyebabkan tujuan dan proses pendidikan di

SSyahyuti, “Penelusuran Aspek Ekonomi Pada Pondok Pesantren Dan Peluang
Pengembangannya "FAE, Volume 17. No. 2, Desember 1999: 32.
2]bid, 4.

PROGRESSA, Volume B, Nomar 2, Agustus 2022 55



Model Transformasi Pendidikan Pesantren

pesantren juga berubah. Yang awalnya hanya melalui metode
sorogan atau proses transformasi keilmuan umumnya melalui
one-way-communication. Yaitu kyai atau ustadzmenjadi sumber
utama pengetahuan dan kebenaran di dunia sementara santri
menjadi sosok yang tidak ngerti apa pun. Dengan adanya
transformasi yang dijalankan, sekarang pesantren lebih variatif
dalam proses pendidikannya.

Penutup

Berdasarkan rumusan masalah, temuan penelitian dan
pembahasan hasil penelitian, maka hasil penelitian ini dapat
disimpulkan sebagai berikut:

Pertama, model transformasi pendidikan. Di daerah pedalaman
yang diwakili oleh PP Darul Dakwah Mojokerto, pesantren ini
mengadopsi model integrasi selektif di mana pesantren masih
mempertahankan watak dan sistem salafiyahnya, dengan mengadopsi
sistem madrasah/sekolah hanya dalam pengorganisasiannya (sistem
penjenjangan dan klasikal) dan pesantren juga menyelenggaran
pendidikan formal. Schingga untuk mengatasi berbagai kelemahan
pondok pesantren tersebut pesantren melakukan transformasi yang
bertujuan untuk mempersiapkan santri agar siap dan mampu hidup
bermasyarakat sesuai dengan bidang keahliannya. Pola transformasi di
pesantren ini juga terjadi dengan alami, karena terjadi seiring
perkembangan pesantren.

Kedua, alasan transformasi pendidikan pesantren di PP Darul
Dakwah Mojokerto. Terdapat dua alasan yaitu, alasan khusus dan
alasan umum. Alasan khusus di PP Darul Dakwah adalah
transformasi itu terjadi dilatarbelakangi oleh kepemimpinan seorang
kiai dan modernisasi, serta dorongan wali santri dan alumni. Alasan
umum terjadinya transformasi pendidikan pesantren di PP Darul
Dakwah Mojokerto yang melakukan transformasi pendidikan ini
mempunyai lima aspek yang menjadi alasan umum, yakni: aspek
kultural yaitu mengembangkan budaya yang unik seperti konsepsi
barakah, tawaduw’, hurmat, ikhlas, haul, ijazah, ridla, dan semacamnya;
aspek politis berkaitan dengan upaya  mempertahankan dan
memperkuat diri pesantren tersebut; aspek ekonomis dimana dengan
santri dengan jumlah besar identik dengan perputaran ekonomi yang
besar pula; aspek kepemimpinan yang umumnya berbasis kharisma;
dan aspek edukasional yaitu bertujuan untuk mencetak ustadz, kyai
muda, dan ulama.

56 PROGRESSA, Volume B, Nomar 2, Agustus 2022



Daftar Pustaka

Afandi, Mochtar. Membedah  diskursus Pendidikan Islam, Jakarta:
Kalimah, 2001.

Arif, Mahmud. Pendidikan Islam Transformatif, Y ogyakarta: LKiS, 2008.

Arifing HM. Ilmn Pendidikan Islam, Tinjanan Teoritis dan Praktis Jakarta:
PT Bumi Aksara, 2009.

————————— Kapita Selekta Pendidikan Islam dan Ummm, Jakarta: Bumi
Aksara, 1995), Cet. 3.

Barizi, Ahmad. Pendidikan Integratif: Akar Tradisi dan Integrasi Keilpnan
Pendidikan Islam, Malang: UIN Maliki Press, 2011.

Bastian, Aulia Reza. Reformasi Pendidikan: 1angkah-Langkah Konsep
sistem danPembardayaan Pendidikan dalam Rangka Desentralisasi
Sistem  Pendidikan  Indonesia, Yogyakarta: Lapera Pustaka
Utama, 2002.

Daulay, Haidar Putra. Searah Pertumbuban dan Pembaruan Pendidikan
Islam dilndonesia. Jakarta: Kencana Prenada Media Group,
2007.

Dhofier, Zamakhsari. Tradisi Pesantren, Jakarta: CV. Rajawali, 1992.
——————————— Tradisi pesantren: — Studi pandangan Hidup Kyai dan Visinya
Mengenai Masa Depan Indonesia, Jakarta: LP3ES, 2011.

Fadjar, Malik. 1zs: Pembaruan Pendidikan Islam, Jakarta: LP3NI, 1998.

Hadari, Amin. dan M. Ishom EIl Saha, Peningkatan Mutu Terpadu
Pesantren dan Madrasah Diniyah, Jakarta: Diva Pustaka, 2004.

Haedari, Amin. Masa Depan Pesantren dalam Tantangan Modernitas dan
Tantangan Komplesitas Global, Jakarta: IRD PRESS, 2004.

—————————— Transformasi ~ Pesantren: — Pengembangan — Apek  Kependidikan,
Keagamaan, dan Sosial, Jakarta: LekDIS & Media Nusantara,
2000.

Hamid, Abu. “Sistem Pendidikan Madrasah dan Pesantren di Sul-Sel”,
dalam Taufik Abdullah (ed), Agama dan Perubahan Sosial,
Jakarta: Rajawali Press, 1983.

Hasbullah, Kapita Selekta Pendidikan Islam, ]akarta: Raja Gratindo
Persada, 1996.

—————————— Searah  Pendidikan  Islam di Indonesia:  Lintasan — Sejarabh
Pertumbuban dan Perkembangan, ]akarta: PT Raja Grafindo
Persada, 1996, Cet. 2.

Madjid, Nurcholish. Bilik-bilik Pesantren; Sebuah Potret Perjalanan Cet. I;
Jakarta: Paramadina, 1977.

PROGRESSA, Volume B, Nomar 2, Agustus 2022 57



Model Transformasi Pendidikan Pesantren

Mahmud, Model-Model ~ Pembelajaran di  Pesantren, (Jakarta: Media
Nusantara, 2000.

Mantfred, Ziemek. Pesantren dalam Perubahan Sosial, Jakarta: P3M, 1986.

Muljono D., Pesantren Modern Pencetak Muslinz Modern. Jakarta: Raja
Grafindo Persada, 2011.

Qomar, Mujamil. Pesantren dari  Transformasi  Metodologi ~ Menuju
Demokratisasi Institusi, Jakarta: Erlangga, tt.

Rosyad, Sholeh. Sebuah Pembaharnan Dunia Pesantren Di Banten, Banten:
LPPM La Tansa.

Salim, Agus. Perubahan Sosial: Sketsa Teori dan Refleksi Metodologi Kasus
Indonesia, Yogyakarta: PT Tiara Wacana, 2002.

Salim, Peter. The Contempory English-Indonesian Dictionary, Jakarta:
Modern English Press, 1996.

Steenbrink, Karel A. Beberapa Aspek Tentang Islam di Indonesia Abad-19,
Jakarta: Bulan Bintang, 1984.

Sutrisno & Suyatno, Pendidikan Islam di Era Peradaban Modern, Jakarta:
Prenadamedia Group, 2015.

Syahyuti, “Penelusuran Aspek Ekonomi Pada Pondok Pesantren Dan
Peluang Pengembangannya “FAE, Volume 17. No. 2,
Desember 1999: 32.

Talcott, Parsons. The Social Systems, New York: the Free Pers, 1951.

Tim Penyusun Kamus Pusat Bahasa, Kawus Besar Bahasa Indonesia,
Jakarta: Balai Pustaka, 2001

Undang-Undang Dasar 1945 RI, dan Amandemen Tahun 2002, Bab
XIII, Pasal 31, Ayat: 3, Surakarta: Sendang Ilmu, 2002.

Undang-Undang Sistem Pendidikan Nasional Nomor 20 Tahun 2003,
Bab III, Pasal 3.Cet-1I, Bandung: Fokus Media, 2003.

Vredenbregt, Jacob. Bawean dan Islam. De Baweaner in Hun Moederland en
In Singapore. Jakarta: INIS, 1990.

Wawancara dengan Khoirul Anam, Alumni Santri PP Darul Dakwah
tanggal 11 Maret 2018 melalui media Telepon.

Yasmadi, Modernisasi  Pesantren;  Kritik  Nurcholish  Majid  Terbadap
Pendidikan Islam Tradisional, Jakarta: Quantum Teaching,
2005.

Zarkasyi, Abdullah Syukri. Gontor dan Pembabarnan Pendidikan Pesantren,
Jakarta, PT Raja Grafindo Persada, 2005.

58 PROGRESSA, Volume B, Nomar 2, Agustus 2022



