
PROGRESSA, Volume 6, Nomor 2, Agustus 2022 37 

MODEL TRANSFORMASI PENDIDIKAN PESANTREN  
(Studi Kasus di PP. Darul Dakwah Mojokerto) 

 
Achmad Zainul Mustofa Al Amin 

STIT Raden Wijaya Mojokerto 
achmadzainul@stitradenwijaya.ac.id 

 
Abstract: Pesantren is the oldest educational institution in the course 
of Indonesian life since hundreds of years ago. Pesantrens are 
required to re-understand their identity as Islamic educational 
institutions, while on the other hand, pesantren are also faced with 
demands to open up to several modern education systems originating 
from outside the pesantren. In this case, Islamic boarding schools are 
faced with demands to contribute to improving the quality of 
education, the quality of human resources needed in modern life. The 
aims of this research are: (1) to describe the transformation model of 
Islamic boarding school education in Darul Dakwah Sooko 
Mojokerto Islamic boarding school, (2) the reason for the 
transformation of Islamic boarding school education at PP Darul 
Dakwah Mojokerto. The results showed that, (1) the educational 
transformation model at PP Darul Dakwah Mojokerto, this pesantren 
adopted a selective integration model. (2) the reason for the 
transformation of Islamic boarding school education in PP Darul 
Dakwah Mojokerto. There are two reasons, namely, special causes 
and general causes. The special reason at PP Darul Dakwah is that 
the transformation took place against the background of the 
leadership of a kiai and modernization, as well as encouragement 
from the guardians of students and alumni. The general cause of the 
transformation of Islamic boarding school education has five aspects 
that are common causes, namely: cultural aspects, political aspects, 
economic aspects, leadership aspects and educational aspects. 
Keywords: Transformation, Islamic Boarding School 

 
Pendahuluan 

Pendidikan memegang peranan yang sangat penting untuk 
menjamin kelangsungan hidup negara dan bangsa, karena pendidikan 
merupakan wahana peningkatan dan pengembangan kualitas sumber 
daya manusia dan sekaligus sebagai faktor penentu keberhasilan 
pembangunan. Hal ini diakui bahwa “keberhasilan suatu bangsa 
sangat ditentukan oleh keberhasilan dalam memperbaiki, 



Model Transformasi Pendidikan Pesantren 

38  PROGRESSA, Volume 6, Nomor 2, Agustus 2022 

memperbaharui, dan meningkatkan sektor pendidikan.”1Artinya 
keberhasilan pendidikan akan menentukan keberhasilan bangsa dalam 
menghadapi tantangan zaman di masa depan. 

Secara yuridis formal, negara mengamanatkan kepada pemerintah 
“untuk mengusahakan dan menyelenggarakan satu sistem pendidikan 
nasional yang dapat meningkatkan keimanan dan ketaqwaan kepada 
Tuhan Yang Maha Esa, serta akhlak mulia dalam rangka 
mencerdaskan kehidupan bangsa.”2 Sektor utama dan pertama yang 
mendapat prioritas dalam pembangunan bangsa adalah sektor 
pendidikan yang aksentuasinya pada peningkatan keimanan dan 
ketakwaan kepada Tuhan Yang Maha Esa, serta akhlak mulia, 
sebagaimana dirumuskan dalam tujuan pendidikan nasional yaitu: 
“Pendidikan Nasional berfungsi mengembangkan kemampuan dan 
bentuk watak serta peradaban bangsa yang bermartabat dalam rangka 
mencerdaskan kehidupan bangsa yang berkarakter.”3 

Sesuai dengan tujuan pendidikan nasional tersebut, maka 
pendidikan merupakan prioritas utama dijadikan sebagai usaha sadar 
yang dibutuhkan untuk  menyiapkan  manusia  unggul  demi  
menunjang  perannya  dalam dinamika perubahan kebudayaan 
masyarakat di masa mendatang. Karena itu, upaya pendidikan yang 
dilakukan oleh pemerintah tentu memiliki hubungan yang  sangat  
signifikan  dengan  blue  print  peradaban  bangsa  di  masa mendatang.  

Pendidikan Islam sebagai  bagian dari sub-sistem pendidikan 
nasional yang  mencita-citakan terwujudnya insan kamil atau manusia 
yang saleh ritual dan saleh sosial, secara implisit akan mencerminkan 
ciri kualitas manusia Indonesia seutuhnya sebagaimana yang 
digambarkan dalam undang-undang sisdiknas.4 Pendidikan Islam 
memiliki kemampuan transmisi spiritual yang lebih nyata dalam 
proses pembelajarannya. Kejelasannya terletak pada keinginan untuk 
mengembangkan keseluruhan aspek dalam diri peserta didik secara 
berimbang, baik aspek spiritual, imajinasi dan keilmiahan, kultural 
serta kepribadian.5 

                                                             
1Aulia Reza Bastian, Reformasi Pendidikan: Langkah-Langkah Konsep sistem 
danPembardayaan Pendidikan dalam Rangka Desentralisasi Sistem Pendidikan Indonesia, 
(Yogyakarta: Lapera Pustaka Utama, 2002), 24.  
2Undang-Undang Dasar 1945 RI, dan Amandemen Tahun 2002, Bab XIII, Pasal 31, Ayat: 
3 (Surakarta: Sendang Ilmu, 2002), 30. 
3Undang-Undang Sistem Pendidikan Nasional Nomor 20 Tahun 2003, Bab III, Pasal 3.Cet-
II (Bandung: Fokus Media, 2003),  6. 
4 Malik Fadjar, Visi Pembaruan Pendidikan  Islam, (Jakarta: LP3NI, 1998), 30. 
5 Hasbullah, Kapita Selekta Pendidikan Islam,(Jakarta: Raja Grafindo Persada, 1996),  6. 



PROGRESSA, Volume 6, Nomor 2, Agustus 2022 39 

Berbicara pendidikan Islam tersebut, di Indonesia terdapat 
banyak jenis dan bentuknya, seperti madrasah, masjid, majlis taklim, 
dan pondok pesantren.6Pada dasarnya terdapat lima aspek yang dapat 
dikaji dari sistem pesantren: aspek kultural yaitu mengembangkan 
budaya yang unik seperti konsepsi barakah, tawadu’, hurmat, ikhlas, 
haul, ijazah, ridla, dan semacamnya; aspek politis berkaitan dengan 
upaya  mempertahankan dan memperkuat diri pesantren tersebut; 
aspek ekonomis dimana dengan santri dengan jumlah besar identik 
dengan perputaran ekonomi yang besar pula; aspek kepemimpinan 
yang umumnya bebasis kharisma; dan aspek edukasional yaitu 
bertujuan untuk mencetak ustadz, kyai muda, dan ulama.7 

Di tengah problematika pendidikan di tanah air, pondok 
pesantren tetap kokoh dengan semangat menjaga tradisinya. 
Pesantren adalah lembaga pendidikan Islam yang memiliki keunikan 
tersendiri. Di kalangan umat Islam sendiri pesantren dianggap sebagai 
model pendidikan yang mewujudkan masyarakat yang berkeadaban 
(civilized society). Eksistensi pesantren menurut Martin van Bruinessen 
seperti dikutip oleh Ahmad Barizi, adalah lembaga pendidikan yang 
senantiasa menafsirkan tradisi agung (great tradition) yang dalam bahasa 
pesantren dikenal dangan akhlaq al-karimah.8 

Sampai saat ini, pondok pesantren telah mengalami 
perkembangan dengan corak yang sangat beragam, bahkan beberapa 
pondok pesantren telah mendirikan kampus yang memiliki 
kelengkapan berbagai fasilitas. Dalam melestarikan keasliannya, 
pondok pesantren tetap menggunakan metode klasik yang sudah ada 
seperti sorogan dan bandongan. Di samping itu kebanyakan pondok 
pesantren mengadopsi sistem yang lebih moderat, yaitu sistem klasikal 
formal dengan kurikulum terpadu (kurikulum nasional dan lokal).9 

Perubahan merupakan suatu keniscayaan, segala sesuatu yang 
ada di dunia ini akan senantiasa mengalaminya, tidak terkecuali dunia 
pesantren. Sebagaimana pemaparan Mahmud Arif, perubahan dalam 
konteks sosial diyakini akan mengubah struktur kesadaran. Dalam hal 

                                                             
6H.M Arifin, Ilmu Pendidikan Islam, Tinjauan Teoritis dan Praktis  (Jakarta: PT Bumi 
Aksara, 2009),  
7 Nur Kholis, "Kepemimpinan Pondok Pesantren: Individual atau Kolektif" 
(makalah disampaikan pada Penataran Tenaga Manajemen di Lingkungan Pondok 
Pesantren se Jawa Timur, Surabaya, 24 Agustus, 2001), 
http://digilib.uinsby.ac.id/id/eprint/23932. 
8 Ahmad Barizi, Pendidikan Integratif: Akar Tradisi dan Integrasi Keilmuan Pendidikan 
Islam (Malang: UIN Maliki Press, 2011), 69. 
9 Ibid., 28. 



Model Transformasi Pendidikan Pesantren 

40  PROGRESSA, Volume 6, Nomor 2, Agustus 2022 

ini sama halnya dengan perubahan budaya, misalnya perubahan 
pesantren dari agraris menuju industrial. Hal ini yang menyebabkan 
perubahan pada struktur kesadaran komunitas pesantren. Kesadaran 
inilah yang dikonstantir dengan nalar dan etos sebagai wawasan 
epestemik etik yang membangun dunia pesantren.10 

Transformasi pendidikan tidak lain merupakan upaya 
menyatukan proses modernitas dengan sosial budaya yang ada dalam 
suatu masyarakat tertentu. Bentuk nyata dari modernitas salah satunya 
adalah terjadinya trasformasi pendidikan dalam dunia pesantren. 
Sebagaimana dijelaskan Agus Salim bahwa: 

Proses transformation, adalah suatu proses penciptaan hal yang 
baru (something new) yang dihasilkan oleh ilmu pengetahuandan 
teknologi (tools and tecnologies), yang mengubah adalah aspek budaya 
yang sifatnya material, sedangkan yang sifatnya norma dan nilai sulit 
sekali diadakan perubahan (bahkan ada kecenderungan untuk 
dipertahankan).11 

Untuk itu penelitian terkait dengan masalah transformasi 
pendidikan di dunia pesantren perlu dilakukan, sebagai alat ukur 
untuk mengetahui model-model transformasi pendidikan yang ada 
dalam dunia pesantren. Pesantren adalah salah satu lembaga yang 
merupakan ciri dari pelestarian pendidikan Islam klasik. Dari asumsi 
ini,  peneliti tertarik dan menganggap penting untuk melakukan 
penelitian tentang transformasi pesantren, guna memperoleh 
gambaran terkini dalam dunia pesantren yang sekarang terjebak dalam 
modernitas. 
 
A. Pendidikan Pesantren 

1. Pengertian Pesantren 
Kata “Pesantren” berasal dari kata “santri”12 dengan awalan 

pe dan akhiran an berarti tempat tinggal para santri. Atau 

                                                             
10 Mahmud Arif, Pendidikan Islam Transformatif (Yogyakarta: LKiS, 2008), 187-188. 
Agus Salim, Perubahan Sosial: Sketsa Teori dan Refleksi Metodologi Kasus Indonesia 
(Yogyakarta: PT Tiara Wacana, 2002), 21. 
11 Agus Salim, Perubahan Sosial: Sketsa Teori dan Refleksi Metodologi Kasus Indonesia 
(Yogyakarta: PT Tiara Wacana, 2002), 21. 
12 Dalam penelitian Clifford Geertz berpendapat, kata santri mempunyai arti luas 
dan sempit. Dalam arti sempit santri adalah seorang murid satu sekolah agama yang 
disebut pondok atau pesantren. Oleh sebab itu, perkataan pesantren diambil dari 
perkataan santri yang berarti tempat untuk santri. Dalam arti luas dan umum santri 
adalah bagian penduduk Jawa yang memeluk Islam secara benar-benar, 
bersembahyang, pergi ke mesjid dan berbagai aktifitas lainnya. Lihat Clifford 



PROGRESSA, Volume 6, Nomor 2, Agustus 2022 41 

pengertian lain mengatakan bahwa pesantren adalah sekolah 
berasrama untuk mempelajari agama Islam13 Sumber lain 
menjelaskan pula bahwa pesantren berarti tempat untuk membina 
manusia menjadi orang baik.14 

Sedangkan asal usul kata “santri”, dalam pandangan 
Nurcholish Madjid dapat dilihat dari dua pendapat. Pertama, 
pendapat yang mengatakan bahwa “santri” berasal dari perkataan 
“sastri”, sebuah kata dari bahasa Sanskerta yang artinya melek 
huruf.15 Di sisi lain, Zamkhsyari Dhofier berpendapat bahwa, kata 
“santri” dalam bahasa India berarti orang yang tahu buku-buku 
suci agama Hindu, atau seorang sarjana ahli kitab suci agama 
Hindu. Atau secara umum dapat diartikan buku-buku suci, buku-
buku agama, atau buku-buku tentang ilmu pengetahuan.16Kedua, 
pendapat yang mengatakan bahwa perkataan santri sesungguhnya 
berasal dari bahasa Jawa, yaitu dari kata “cantrik”, berarti seseorang 
yang selalu mengikuti seorang guru kemana guru itu pergi 
menetap.17 

Meskipun pendapat di atas berbeda-beda, tetapi 
mengandung makna yang saling berdekatan. Santri yang berarti 
“guru mengaji”, terdapat kedekatan arti dengan fenomena santri, 
yaitu santri adalah orang-orang yang menadalami ilmu agama, 
kemudian mengajarkan kepada masyarakat Islam. Begitu juga 
dengan pendapat Berg, sastri yang berarti buku suci mempunyai 
kedekatan dengan makna santri karna santri adalah orang-orang 
yang menuntut ilmu agama baik dari kitab suci Islam maupun 
kitab-kitab agama yang ditulis oleh ulama-ulama salaf.18 

Setidaknya ada dua tujuan terbentuknya pondok pesantren, 
yakni dapat dilihat dari tujuan umum, dan tujuan khusus. Tujuan 

                                                                                                                                         
Geertz,“Abangan Santri; Priyayi dalam Masyarakat Jawa”, diterjemahkan oleh 
Aswab Mahasun (Cet. II; Jakarta: Dunia Pusataka Jaya, 1983), 268, dikutip oleh 
Yasmadi, Modernisasi Pesantren; Kritik Nurcholish Majid Terhadap Pendidikan Islam 
Tradisional (Jakarta: Quantum Teaching, 2005), 61. 
13 Abu Hamid, “Sistem Pendidikan Madrasah dan Pesantren di Sul-Sel”, dalam 
Taufik Abdullah (ed), Agama dan Perubahan Sosial (Jakarta: Rajawali Press, 1983), 329. 
14 Ibid., 328. 
15 Nurcholish Madjid, Bilik-bilik Pesantren; Sebuah Potret Perjalanan (Cet. I; Jakarta: 
Paramadina, 1977), 19. 
16 Zamakhsyari  Dofier,  Tradisi  pesantren:  Studi  pandangan  Hidup  Kyai  dan  Visinya 
Mengenai Masa Depan Indonesia, (Jakarta: LP3ES, 2011), 18. 
17 Nurcholish Madjid, Bilik-bilik.., 20. 
18 Abdullah Syukri Zarkasyi, Gontor dan Pembaharuan Pendidikan Pesantren, (Jakarta, PT 
RajaGrafindo Persada, 2005), 60. 



Model Transformasi Pendidikan Pesantren 

42  PROGRESSA, Volume 6, Nomor 2, Agustus 2022 

umum pesantren adalah membimbing anak didik agar memiliki 
kepribadian sesuai dengan ajaran Islam dan mampu menjadi 
mubaligh Islam dalam masyarakat melalui ilmu dan amalnya. 
Sedangkan tujuan khusus pesantren adalah membimbing dan 
mempersiapkan santri untuk menjadi manusia yang alim dalam 
ilmu agamanya dan mampu mengamalkan ilmunya dalam 
kehidupan masyarakat.19 

Melihat dari tujuan tersebut, sangat jelas bahwa pesantren 
merupakan lembaga pendidikan Islam yang berusaha membentuk 
kader-kader muballigh yang dapat meneruskan misinya dalam 
dakwah Islam, di samping itu diharapkan setelah santri belajar di 
pesantren dapat menguasai ilmu-ilmu keislaman yang telah 
diajarkan oleh kyai dan dapat mengamalkan ilmunya dalam 
masyarakat. 
2. Unsur Pendidikan Pesantren 

Adapun ciri-ciri khas pendidikan pesantren yang sekaligus 
menunjukan unsur-unsur pokoknya, serta membedakan dengan 
lembaga-lembaga pendidikan lainnya adalah sebagai berikut. 

a. Pondok  
Pondok adalah bangunan yang menjadi tempat tinggal 

santri dan belajar di bawah bimbingan kyai. Di dalam pondok 
juga santri menetap, belajarm beribadah, dan bergaul 
bersama.20 Santri mukim dan tinggal di pondok, hal ini 
dimaksudkan agar santri dapat mengikuti pelajaran yang 
diberikan oleh kyai dengan baik, di samping itu agar santri 
mampu hidup mandiri dalam masyarakat.21 
b. Masjid  

Masjid mempunyai fungsi ganda, selain tempat shalat 
dan ibadah lainnya, juga tempat pengajian terutama yang 
masih memakai metode sorogan dan wetonan (bandongan). 
Posisi masjid dikalangan pesantren memiliki makna sendiri. 
Menurut Abdurrahman Wahid, Masjid tempat mendidik dan 
menggembleng santri agar lepas dari hawa nafsu, berada 
ditengah-tengah komplek pesantren adalah mengikuti model 

                                                             
19 HM Arifin, Kapita Selekta Pendidikan Islam dan Umum, (Jakarta: Bumi Aksara, 
1995), Cet. 3,  248. 
20 Amin Haedari, Transformasi Pesantren: Pengembangan Apek Kependidikan, Keagamaan, 
dan Sosial, (Jakarta: LekDIS & Media Nusantara, 2006),  88. 
21 Hasbullah, Kapita Selekta Pendidikan Islam, (Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 
1996), Cet. 1, . 47. 



PROGRESSA, Volume 6, Nomor 2, Agustus 2022 43 

wayang. Di tengah-tengah ada gunungan. Hal ini sebagai 
indikasi bahwa nilai-nilaikultural dari masyarakat menjadi 
perimbangan bagi pesantren untuk tetap dilestarikan.22 
c. Kyai  

Keberadaan kyai dalam pesantren merupakan hal yang 
mutlak bagi sebuah pesantren, sebab kyai adalah tokoh sentral 
yang memberikan pengajaran, karena seorang kyai adalah 
unsur yang paling dominan dalam kehidupan suatu 
pesantren.23 

Dalam bahasa Jawa, pekataan kyai dipakai untuk tiga 
jenis gelar yang berbeda, yaitu sebagai gelar kehormatan bagi 
barang-barang yang dianggap keramat (kyai garuda kencana 
dipakai untuk sebutan kereta emas yang ada di kraton Yogyakarta), 
gelar kehormatan yang diperuntukan bagi orang-orang tua 
pada umumnya, gelar yang diberikan oleh masyarakat kepada 
orang yang ahli agama Islam yang memiliki atau menjadi 
pimpinan pesantren dan mengajar kitab-kitab Islam klasik 
kepada para santrinya.24 
d. Santri  

Santri dalam kamus besar bahasa Indonesia berarti 
orang yang mendalami agama Islam.25 Santri adalah nama 
untuk siapa saja yang telah memilih pondok pesantren sebagai 
tempat untuk menuntut ilmu. Secara umum santri di 
pesantren dapat dikategorikan pada dua kelompok, yaitu santri 
mukim dan santri tidak mukim atau santri kalong.26 

Santri mukim adalah santri yang berasal dari daerah 
yang jauh dan menetap atau tinggal dalam pondok pesantren. 
Sedangkan santri kalong adalah santri-santri yang berasal dari 
sekitar pesantren, mereka tidak menetap di pesantren, mereka 

                                                             
22 Mujamil Qomar, Pesantren dari Transformasi Metodologi Menuju Demokratisasi Institusi, 
(Jakarta: Erlangga, tt),  21. 
23 Amin Haedari, Masa Depan Pesantren dalam Tantangan Modernitas dan Tantangan 
Komplesitas Global, (Jakarta: IRD PRESS, 2004), 34. 
24 Zamakhsyari Dofier, Tradisi Pesantren: Studi pandangan Hidup Kyai, (Jakarta: 
LP3ES,1982), Cet. 1,  55. 
25 Tim Penyusun Kamus Pusat Bahasa, Kamus Besar Bahasa Indonesia, (Jakarta: Balai 
Pustaka, 2001), 997. 
26 Mahmud, Model-Model Pembelajaran di Pesantren, (Jakarta: Media Nusantara, 2006), 
17. 



Model Transformasi Pendidikan Pesantren 

44  PROGRESSA, Volume 6, Nomor 2, Agustus 2022 

pulang ke rumah masing-masing setelah selesai mengikuti 
pelajaran di sebuah pesantren.27 

Ada beberapa alasan mengapa santri tinggal dan 
menetap di pesantren: 

1) Dikarenakan santri ingin mempelajari kitab-kitab lain 
yang membahas Islam secara mendalanm di bawah 
bimbingan kyai 

2) Santri ingin memperoleh pengalaman kehidupan 
pesantren 

3) Santri ingin fokus dalam studinya di pesantren tanpa 
disibukan oleh kewajiban sehari-hari di rumah 
keluarganya.28 

d. Kitab Kuning  
Ciri penting dari pesantren adalah pengajian yang 

disampaikan oleh kiai kepada para santrinya.Yaitu pengajian 
tentang agama yang terdapat dalam kitab kuning yang dikarang 
oleh para ulama. Yang menjadi tujuan dari pengajian kitab 
kuning ini adalah mendidik dan mempersiapkan calon-calon 
ulama, yang akan melanjutkan estafet dalam menegakan agama 
Islam.29 

Menurut Dofier, “pada masa lalu, pengajaran kitab-kitab 
Islam klasik merupakan satu-satunya pengajaran formal yang 
diberikan di lingkungan pesantren”.30 Pada saat ini, 
kebanyakan pesantren telah mengambil pengajaran 
pengetahuan umum sebagai bagian yang juga penting dalam 
pendidikan pesantren, namun pengajian dan pengajaran kitab-
kitab klasik masih menjadi prioritas tinggi.Pada umumnya, 
pelajaran dimulai dengan kitab-kitab yang sederhana, 
kemudian dilanjutkan dengan kitab-kitab yang lebih 
mendalam. Tingkatan suatu pesantren dapat diketahui dari 
jenis-jenis kitab yang diajarkan.31 

 

                                                             
27 Hasbullah,  Kapita  Selekta  Pendidikan  Islam,  (Jakarta:  PT  Raja  Grafindo  
Persada,1996), Cet. 1, 49. 
28 Zamakhsyari  Dofier,  Tradisi  pesantren:  Studi  pandangan  Hidup  Kyai  dan  Visinya 
Mengenai Masa Depan Indonesia, (Jakarta: LP3ES, 2011), 89. 
29 Mahmud, Model-Model Pembelajaran..., 12. 
30 Zamakhsyari Dofier, Tradisi Pesantren: Study tentang Pandangan Hidup Kyai, (Jakarta: 
LP3ES, 1982), 50. 
31 Hasbullah, Sejarah Pendidikan Islam di Indonesia: Lintasan Sejarah Pertumbuhan 
danPerkembangan, (Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 1996), Cet. 2, 144. 



PROGRESSA, Volume 6, Nomor 2, Agustus 2022 45 

e. Kurikulum Pesantren  
Kurikulum pesantren tidak bisa terlepas dari dinamika 

ilmu pengetahuan maupun sosial budaya masyarakat selama 
pesantren masih hidup dan berkembang. Kurikulum 
merupakan seperangkat rencana dan pengaturan mengenai 
tujuan, isi dan bahan pelajaran yang digunakan sebagai 
pedoman penyelenggaraan kegiatan pembelajaran dalam 
mencapai tujuan pendidikan. Oleh karena itu, pesantren 
sebagai lembaga pendidikan membutuhkan kurikulum yang 
dinamis, demokratis, fleksibel, terbuka dan sesuai dengan 
perkembangan zaman serta kebutuhan masyarakat. 

Dilihat dari segi karakter lulusannya, pesantren 
merupakan lembaga pendidikan tradisional khas Islam yang 
tidak bisa dipaksanakan untuk sepenuhnya mengikuti 
kurikulum yang digunakan secara luas karena kurikulum 
pesantren harus dikemas secara mandiri. Dengan demikian 
akan terwujud kurikulum yang sesuai dengan tuntutan dan 
kebutuhan masyarakat serta sebagai pedoman dalam 
menyelenggarakan pembelajaran di pesantren. 

3. Kategorisasi Pesantren  
Kategori pesantren dilihat dari proses dansubstansi yang 

diajarkan. Secara umum pondok pesantren dapat 
dikategorikan menjadi dua kategori, yaitu pesantren salaf dan 
pesantren khalaf. Pesantren salaf sering disebut pesantren 
tradisional, sedangkan pesantren khalaf disebut dengan 
pesantren modern. 
a. Pesantren Salaf  

Salaf adalah sesuatu atau orang yang terdahulu. 
Pendidikan salafi adalah sistem pendidikan yang tetap 
mempertahankan materi pelajaran yang bersumber dari kitab-
kitab Islam klasik sebagai inti pendidikan, sistem madrasah 
diterapkan untuk memudahkan pelaksanaan sistem sorogan 
yang merupakan sendi utama.Pesantren yang menerapkan 
pendidikan salaf tidak mengajarkan pengetahuan umum.32 

Ciri-ciri pendidikan di pesantren salaf yaitu metode 
sorogan, wetonan dan hafalan (muhafadzoh) dan juga materi 
pelajaran adalah terpusat pada kitab-kitab klasik. Tinggi 
rendahnya ilmu dan lulusan santri diukur dari penguasaannya 

                                                             
32 Zamakhsari Dhofier, Tradisi Pesantren  (Jakarta: CV.Rajawali,1992). 41. 



Model Transformasi Pendidikan Pesantren 

46  PROGRESSA, Volume 6, Nomor 2, Agustus 2022 

kepada kitab-kitab tersebut.33 Adapun beberapa pola 
kehidupan sosial pendidikan Islam tradisional sebagai berikut: 

1) Adanya hubungan yang akrab antara kyai dan santri 
2) Tradisi ketundukan dan kepatuhan seorang santri 

terhadap kyai 
3) Pola hidup sederhana 
4) Kemandirian atau independensi 
5) Berkembangnya tradisi tolong menolong dan suasana 

persaudaraan 
6) Berani tirakat untuk mencapai tujuan 
7) Kehidupan dengan tingkat religius yang tinggi 

b. Pesantren Khalaf  
Pesantren Khalaf atau yang disebut juga pesantren 

modern Yaitu pendidikan yang menerapkan sistem pengajaran 
klasikal (madrasah), memberikan ilmu umum dan agama, serta 
juga memberikan pendidikan keterampilan. Pesantren yang 
telah melakukan pembaharuan (modernisasi) dalam sistem 
pendidikan, kelembagaan, pemikiran dan fungsi. 

Pesantren modern tidak berarti merubah dan 
memodernisir sistem asuhnya yang berlandaskan kepada jiwa 
keimanan, ketaqwaan, keikhlasan, kesederhanaan, ukhuwah, 
dan kebebasan.34 Ciri khas pesantren modern adalah adanya 
sistem klasikal, tahun ajaran, dengan agama serta satuan 
pendidikan. 

Adapun ciri khas pesantren khalaf adalah prioritas 
pendidikan pada sistem sekolah formal dan penekanan 
bahasa.Sistem pengajian kitab kuning, baik pengajian sorogan 
wetonan maupun madrasah diniyah porsinya sedikit bahkan 
ada yang ditinggalkan.Pondok pesantren khalaf atau modern 
memiliki konotasi yang bermacam-macam. Tidak ada definisi 
dan kriteria pasti tentang ponpes seperti apa yang memenuhi 
atau patut disebut dengan pesantren modern. Namun 
demikian, beberapa unsur yang menjadi ciri khas pondok 
pesantren modern adalah sebagai berikut: 
1) Pesantren yang menyelenggarakan pendidikan formal 

dengan menerapkan kurikulum nasional, baik yang hanya 

                                                             
33 Haidar Putra Daulay, Sejarah Pertumbuhan dan Pembaruan Pendidikan Islam diIndonesia 
(Jakarta: Kencana Prenada Media Group, 2007), 50. 
34Sholeh Rosyad, Sebuah Pembaharuan Dunia Pesantren Di Banten, (Banten: LPPM La 
Tansa), 249. 



PROGRESSA, Volume 6, Nomor 2, Agustus 2022 47 

memiliki sekolah keagamaan maupun yang juga memiliki 
sekolah umum. 

2) Pesantren yang hanya mengajarkan ilmu-ilmu pengetahuan 
agama dalam bentuk Madrasah Diniyah 

3) Pesantren yang hanya sekedar manjadi tempat pengajian 
4) Pesantren yang menyelenggarakan pendidikan keagamaan 

dalam bentuk Madrasah dan mengajarkan ilmu-ilmu 
pengetahuan umum meski tidak menerapkan kurikulum 
nasional.35 

 
B. Transformasi Pendidikan Pesantren 

1. Pengertian Transformasi 
Kata Transformasi dalam bahasa Inggris ialah transform yang 

berarti mengubah bentuk atau rupa, transformation merupakan 
perubahan bentuk atau penjelmaan.36 Pendidikan berada di 
tengah-tengah masyarakat yang terus menerus mengalami 
perubahan. Perubahan pada masyarakat terjadi secara 
berkesinambungan dan berjalan relatif cepat. Perubahan yang 
terjadi pada masyarakat lebih cepat dari pada perubahan yang 
terjadi pada pendidikan, sehingga terjadi gap/kesenjangan, jurang 
pemisah yang cukup tajam antara masyarakat dan pendidikan. 
Upaya untuk mempersempit jurang pemisah tersebut, pendidikan 
harus melakukan perubahan dan pembaharauan. Transformasi 
pendidikan akan berjalan dengan baik dan tepat jika dilakukan 
secara komprehensif. 

Transformasi pendidikan dimaknai sebagai proses perubahan 
secara terus-menerus menuju kemajuan. Kata “kemajuan” 
ditandai dengan karakter, budaya, dan prestasi. Pendidikan Islam 
dikatakan maju jika mampu bersaing dengan sekolahan modern. 
Pada pertengahan tahun 1970-an, lembaga pendidikan Islam pada 
umumya relatif jauh tertinggal dari sekolah modern. Pada tahun 
1980-an muncul beberapa lembaga pendidikan Islam yang mulai 
berkembang. Pada tahun 1990-an mulai banyak lembaga 
pendidikan Islam yang mengalami kemajuan. Kemudian pada 

                                                             
35 Keputusan A, Musyawarah/Lokakarya Intensifikasi Penegembangan Pondok Pesantren, 
(Jakarta: PPBKPP, 1978), 2. 
36Peter Salim, The Contempory English-Indonesian Dictionary, (Jakarta : Modern English 
Press, 1996 ), 299. 



Model Transformasi Pendidikan Pesantren 

48  PROGRESSA, Volume 6, Nomor 2, Agustus 2022 

tahun 2000-an sudah mulai banyak sekolah Islam yang mampu 
bersaing dengan sekolah negeri non-Islam.37 
2. Penyebab Transformasi 

Transformasi pesantren yang dilakukan oleh pondok 
pesantren di Indonesia, nampaknya dilakukan dalam rangka 
merumuskan kembali sistem pendidikannya. Dalam konteks ini, 
pesantren tengah berada dalam proses pergumulan antara 
“identitas dan keterbukaan.” Identitas sebagai lembaga pendidikan 
indigenous Indonesia yang memiliki ciri khas sendiri dan 
keterbukaan untuk mengadopsidan mengakomodasi berbagai 
sistem pendidikan lain. 

Transformasi pesantren juga merupakan terobosan baru bagi 
pesantren dalam menyikapi perubahan kondisi sosial yang ada, 
yakni ketika muncul kesadaran di kalangan kyai pengasuh dan 
santri, bahwa tidak semua alumni pesantren bisa menjadi ustadz, 
kyai atau mubaligh setelah pulang ke kampung halamannya dan 
bahkan justru menjadi warga biasa yang tidak terlepas dari 
kebutuhan mencari pekerjaan yang tentu saja memerlukan 
pengetahuan dan keterampilan tertentu.38 

Sejatinya tema tentang transformasi pesantren telah dikaji 
oleh beberapa pakar pendidikan di antaranya Husni Rahim dalam 
buku “Arah Baru Pendidikan Islam diIndonesia” menulis bahwa 
pembaharuan pendidikan nasional hendaklah mempertimbangkan 
kultur pesantren. Menurutnya, praktek sistem pendidikan 
pesantren yang menerapkan sistem asrama secara kasat mata telah 
diadopsi oleh sekolah-sekolah unggulan yang populer dikenal 
dengan nama boarding school. 

Dari penjelasan diatas, transformasi memiliki alasan yang 
sesuai dengan arah dan tujuan dari lembaga yang akan 
mentransformasikan pendidikannya. Akan tetapi, dari semua 
sebab tersebut bisa disimpulkan bahwa semuanya bertujuan untuk 
keluar dari kemelut dan problematika internal maupun eksternal 
yang dihadapi oleh suatu lembaga. 
3. Model-model Transformasi 

Pendidikan pondok pesantren di tengah arus perubah global 
tidak lantas kehilangan pola dan cirinya. Pesantren tetaplah 
lembaga pendidikan Islam yang berusaha mengawinkan antara 

                                                             
37Sutrisno & Suyatno, Pendidikan Islam di Era Peradaban  Modern, (Jakarta: 
Prenadamedia Group, 2015), 122. 
38Ziemek Manfred, Pesantren dalam Perubahan Sosial, (Jakarta: P3M, 1986), 197-198. 



PROGRESSA, Volume 6, Nomor 2, Agustus 2022 49 

pola pendidikan modern dengan pendidikan tradisional. Bahkan 
dalam hal ini mengupayakan adanya sebuah sistem pendidikan 
yang tidak hanya mampu mencetak manusia -manusia yang 
memiliki keterampilan hebat, akan tetapi pesantren masih aktif 
berusaha untuk melahirkan ulama hebat. 

Dengan pendekatan klasikal yang digunakan di sini, tampak 
bahwa istilah “model” dimaknai dengan berbagai arti. Oleh karena 
itu, karena lebih diperuntukkan untuk keperluan operasional, 
maka pengertian model yang digunakan adalah sifat. Dengan 
begitu, model transformasi berarti pula sifat transformasi.39 

Penentuan model transformasi pendidikan pondok 
pesantren, dapat diidentifikasi secara detail melalui transformasi 
pada komponen-komponen pendidikannya yang meliputi tujuan, 
kelembagaan, keorganisasian, kurikulum, metodologi, dan tenaga 
pengajar. Transformasi yang dilakukan kepada keseluruhan 
komponen pendidikan tersebut tidak selalu sama. Sebagian 
komponen ditransformasi dengan jalan merumuskan kembali 
konsep baru karena yang lama dianggap tidak memadai lagi. 

Sekarang ini, pondok pesantren yang ada di Indonesia telah 
bersama-sama mencoba menetapkan bentuk baru dunia 
pendidikan. Afandi Mochtar menjelaskan bahwa ada 4 model 
pondok pesantren dilihat dari perpaduan antara pendidikan 
formal dan non formal yang membentuk integrasi. Empat model 
tersebut adalah: integrasi penuh, integrasi selektif, integrasi 
instrumental dan integrasi minimal.40 

Model integrasi penuh adalah  perpaduan antara  pondok 
pesantren  salaf  dan  modern  secara  menyeluruh. Artinya, watak 
dan sistem pondok pesantren salafiyah masih dipertahankan 
sepenuhnya, dan sistem pendidikan formal seperti sekolah, 
madrasah dan universitas juga diselenggarakan sepenuhnya. 
Representasi model ini adalah Pondok Pesantren Tebuireng 
Jombang Jawa Timur dan Pondok Pesantren Cipasung Jawa 
Barat.41 

Sedangkan model integrasi selektif adalah pondok pesantren 
yang masih  mempertahankan watak dan sistem salafiyahnya 
secara penuh, dengan mengadopsi sistem madrasah/sekolah 

                                                             
39Muljono D., Pesantren Modern Pencetak Muslim Modern (Jakarta: Raja Grafindo 
Persada, 2011), 40. 
40Ibid., 41 
41Ibid., 41 



Model Transformasi Pendidikan Pesantren 

50  PROGRESSA, Volume 6, Nomor 2, Agustus 2022 

hanya dalam pengorganisasiannya (sistem penjenjangan dan 
klasikal). Sedangkan kurikulum sekolah modern tidak diadopsi. 
Representasi model ini adalah Pondok Pesantren Langitan Tuban 
dan Pondok Maslakul Huda Kajen Pati.42 

Model yang terakhir adalah model integrasi minimal. Pondok 
pesantren model ini adalah pesantren yang dimodifikasi hanya 
sebagai instrumen pendidikan berasrama, sementara pola yang 
dikembangkan berdasarkan sistem madrasah/sekolah/universitas. 
Representasi model ini adalah Pondok Pesantren Darunnajah 
Jakarta.43 

Dari penjelasan model-model transformasi di atas, dapat 
disimpulkan bahwa semua model transformasi masih berpegang 
teguh pada tradisi-tradisi yang baik sekaligus mengadaptasi 
perkembangan kelimuan baru yang lebih baik (al-Muhafazah ala al-
qadim al-salih wa al-akhdzu bi al-jadid al-aslah), maka diharapkan 
peran pesantren sebagi agent of change mampu bertahan atau 
dipertahankan dan tujuan dari pesantren akan tercapai. 
4. Transformasi Pendidikan Pesantren 

Transformasi pendidikan pesantren di institusi-institusi 
pesantren memunculkan dua wajah berbeda, tergantung dari sudut 
pandang mana memandangnya, yakni dampak positif dan dampak 
negatif. Bisa jadi, cara pandang eksternal mengatakan, sebuah 
pesantren yang mentransformasikan pendidikannya dinilai 
meningkat mutunya, tetapi menurut lingkungan internal pesantren 
dinilainya merosot. Hal demikian, sekali lagi, disebabkan 
independensi dan cara pendiri atau kyai pengasuh pesantren 
merumuskan mutu kependidikan sesuai dengan corak yang 
dikehendakinya. 

 
C. Transformasi Pendidikan Pesantren di PP Darul Dakwah 

Mojokerto 
1. Model transformasi pendidikan pesantren di PP Darul Dakwah 

Mojokerto. 
Penelitian ini mempetakan empat model dan corak 

transformasi pesantren di PP Darul Dakwah Mojokerto, 
yakni: Model integrasi penuh, integrasi selektif, integrasi 

                                                             
42Mochtar Afandi, Membedah diskursus Pendidikan Islam (Jakarta: Kalimah, 2001), 131. 
43Ibid., 132. 



PROGRESSA, Volume 6, Nomor 2, Agustus 2022 51 

instrumental dan integrasi minimal.44 Dari pesantren yang 
diteliti, PP Darul Dakwah Mojokerto masuk kategori model 
integrasi selektif dimana pesantren masih mempertahankan  
watak  dan sistem salafiyahnya, dengan mengadopsi sistem  
madrasah/sekolah hanya dalam pengorganisasiannya (sistem 
penjenjangan dan klasikal). Sedangkan kurikulum sekolah 
modern tidak diadopsi dan pesantren juga menyelenggaran 
pendidikan formal. Pesantren yang berada di Mojokerto ini 
menyelenggarakan pendidikan formal berupa SMP Terpadu 
Darul Dakwah dan yang terbaru adalah akan didirikan sekolah 
tingkat menengah kejuruan SMK Islam Darul Dakwah. 
Pesantren ini menggunakan model  integrasi selektif karena 
proses terjadinya transformasi didasari kuat oleh dorongan 
orang tua, alumni dan kuatnya arus modernisasi. Sehingga 
peran kiai disini bersifat menyediakan kebutuhan masyarakat 
yang sesuai dengan tuntutan zaman.     

2. Alasan transformasi pendidikan pesantren di PP Darul 
Dakwah Mojokerto  

Teori Talcott Parsons yang berbicara tentang perubahan 
sosial berdampak pada terjadinya transformasi pendidikan. 
Transformasi dilakukan, karena pendidikan pesantren ingin 
menjawab tantangan zaman modern yang penuh dengan 
perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi.45 Pada 
pembahasan alasan terjadinya transformasi pendidikan 
pesantren ini, peneliti membagi menjadi dua bagian, yakni 
alasan khusus dan alasan umum.  

Pertama, alasan khusus di PP Darul Dakwah Mojokerto 
memiliki latar belakang yang menarik. Hal yang membuat 
menarik, bukan karena letak objeknya yang berada di tengah-
tengah masyarakat yang fanatik terhadap agama Islam, tetapi 
transformasi itu terjadi dilatarbelakangi oleh kepemimpinan 
seorang kiai dan modernisasi, serta dorongan wali santri dan 
alumni. 

Kepemimpinan kiai dan modernisasi. Di masyarakat, 
yang menempati strata sosial paling tinggi adalah seorang kiai. 
Sehingga seorang kiai juga dianggap sebagai tokoh utama yang 
dapat membendung arus modernisasi yang terjadi di era 

                                                             
44Muljono D., Pesantren Modern Pencetak Muslim Modern (Jakarta: Raja Grafindo 
Persada, 2011), 41. 
45Parsons Talcott, The Social System, (New York: the Free Pers, 1951), 48. 



Model Transformasi Pendidikan Pesantren 

52  PROGRESSA, Volume 6, Nomor 2, Agustus 2022 

globalisasi seperti sekarang ini.Di masyarakat, kiai yang 
menjadi tumpuan untuk mengawal proses transformasi dan 
modernitas. Kiai dipercaya bisa menampung dan 
menerjemahkan modernisasi secara proporsional sesuai 
dengan kaidah agama Islam. Penerjemahan modernisasi oleh 
kiai menjadi hal penting agar tidak menyalahi aturan agama. 
Saat ini, modernisasi telah menunjukkan pengaruhnya yang 
dominan di tengah-tengah masyarakat.46 

Selanjutnya, dorongan orang tua yang menginginkan 
anaknya mendapatkan pendidikan formal merupakan salah 
satu alasan dilakukannya transformasi pendidikan Pondok 
Pesantren Darul Dakwah. Begitu pula dorongan para alumni 
yang menginginkan almamaternya terus berkembang. Jika 
pondok pesantren yang menjadi almamaternya berkembang 
bagus, maka mereka ikut merasa senang dan bangga. 
Sebaliknya, bila terjadi kemunduran, maka mereka ikut merasa 
sedih. Apalagi banyak para alumni yang juga sekaligus menjadi 
wali santri pada nantinya. 

Kedua, terjadinya transformasi pendidikan yang 
dilakukan oleh  PP Darul Dakwah Mojokerto ini juga 
mempunyai lima aspek yang menjadi alasan umum, yakni: 
aspek kultural yaitu mengembangkan budaya yang unik seperti 
konsepsi barakah, tawadu’, hurmat, ikhlas, haul, ijazah, ridla, 
dan semacamnya; aspek politis berkaitan dengan upaya  
mempertahankan dan memperkuat diri pesantren tersebut; 
aspek ekonomis dimana dengan santri dengan jumlah besar 
identik dengan perputaran ekonomi yang besar pula; aspek 
kepemimpinan yang umumnya berbasis kharisma; dan aspek 
edukasional yaitu bertujuan untuk mencetak ustadz, kyai 
muda, dan ulama.47 

Aspek kultural, adalah serangkaian budaya unik yang 
menjadi ciri khusus sebuah pesantren baik itu bercorak salaf 
maupun modern. Konsepsi barakah, tawadu’, hurmat, ikhlas, 
haul, ijazah, ridla, dan semacamnya pasti ada didalamnya, 

                                                             
46Jacob Vredenbregt, Bawean dan Islam. De Baweaner in Hun Moederland en In Singapore 
(Jakarta: INIS, 1990), 23. 
47Nur Kholis, "Kepemimpinan Pondok Pesantren: Individual atau Kolektif" 
(makalah disampaikan pada Penataran Tenaga Manajemen di Lingkungan Pondok 
Pesantren se Jawa Timur, Surabaya, 24 Agustus, 2001), 
http://digilib.uinsby.ac.id/id/eprint/23932. 



PROGRESSA, Volume 6, Nomor 2, Agustus 2022 53 

bahkan konsep ini seringkali mengalahkan aspek yang lain. 
Asalkan santri disiplin (manut) terhadap peraturan kyai maka 
mereka yakin akan meraih keberhasilan di kemudian hari.  

PP Darul Dakwah yang masih memelihara tradisi salaf, 
sangat kuat dalam aspek kulturalnya. Hal ini seperti yang 
diungkapkan pada sebagian santri dan alumni santri pesantren 
Darul Dakwah kepatuhan atau ketaatan adalah hal yang 
mutlak bagi santri. Konsep barokah juga sangat melekat di 
kalangan santri sehingga apapun yang berkaitan dengan 
keberkahan, pasti mereka dengan senang hati melakukannya48 

Aspek politis, dalam hal ini peneliti membagi dalam dua 
pengertian yang terjadi di dunia pesantren. Pertama, arti politis 
yang selalu dihubungkan dengan kekuasaan negara dan 
kebijakan-kebijakan pemerintah. Kedua, arti politis berkaitan 
dengan  upaya  mempertahankan dan memperkuat diri 
pesantren tersebut sehingga pesantren ibarat suatu kerajaan 
kecil sedang kebijakan kyai merupakan sumber mutlak dari 
kekuasaan dan kewenangan. Banyak juga pesantren yang lebih 
senang dikunjungi orang bermobil atau pejabat daripada orang 
biasa atau jalan kaki. Hal ini tidak dimaksudkan untuk 
mendapatkan uang, tetapi lebih kepada kebanggaan oleh 
karena yang datang ternyata orang penting pula. Tamu orang 
penting menggambarkan penting pula penerima tamu itu. 
Dalam hal hubungan pernikahan ada tiga pilihan oleh 
kebanyakan kyai: menantu kaya, keturunan kyai, atau pejabat. 
Orang biasa meskipun pintar hampir tidak pernah menjadi 
menantu kyai. Hal-hal seperti ini dapat memperkuat posisi 
politis pesantren di masyarakat. 

Dalam aspek politis ini dialami juga oleh PP Darul 
Dakwah, akan tetapi PP Darul Dakwah mengalami pengertian 
aspek politis yang kedua, yakni aspek politis hanya terjadi pada 
upaya untuk mempertahankan dan memperkuat diri pesantren 
dengan kuatnya sosok seorang kyai.  

Dari pemaparan aspek politis di pesantren Darul 
Dakwah bisa diketahui bahwa politis kiai sebagai upaya untuk 
mempertahankan dan memperkuat diri terlihat sangat kuat. 
Istilah ini memiliki landasan yang mendasari bagi 
penggunanya. Politik pendidikan pesantren dalam bahasan ini 

                                                             
48Wawancara dengan Khoirul Anam, Alumni Santri PP Darul Dakwah tanggal 11 
Maret 2018 melalui media Telepon. 



Model Transformasi Pendidikan Pesantren 

54  PROGRESSA, Volume 6, Nomor 2, Agustus 2022 

merupakan kebijakan-kebijakan yang ditempuh pesantren atas 
prakarsa kyai atau pimpinan lain di dalam lingkup pesantren. 
Sedangkan menurut ziemek, untuk menjamin peranan social 
dan politik di alam Indonesia modern, pesantren mulai 
mengambil alih tugas baru dan tambahan.49 

Aspek kepemimpinan, kepemimpinan kiai yang 
karismatik cenderung individual dan memunculkan timbulnya 
sikap otoriter mutlak kiai. Otoritas mutlak tersebut kurang 
baik bagi kelangsungan hidup pesantren, terutama dalam hal 
kesuksesan memimpin. Kaderisasi hanya terbatas keturunan 
dan saudara, menyebabkan tidak adanya kesiapan menerima 
tongkat estafet kepemimpinan ayahnya. Oleh karena itu, tidak 
semua putra kiai mempunyai kemampuan, orientasi, dan 
kecenderungan yang sama dengan ayahnya. Selain itu, pihak 
luar sulit sekali untuk bisa menembus kalangan elite 
kepemimpinan pesantren, maksimal mereka hanya bisa 
menjadi menantu kiai. Padahal, menantu kebanyakan tidak 
berani untuk maju memimpin pesantren kalau masih ada anak 
atau saudara kiai, walaupun dia lebih siap dari segi kompetensi 
maupun kepribadiannya. Akhirnya sering terjadi pesantren 
yang semula maju dan tersohor, tiba-tiba kehilangan pamor 
bahkan redup lantaran ditinggal wafat oleh kiainya.50 

Pesantren Darul Dakwah menggambarkan penyikapan 
pesantren terhadap modernitas dan perubahan yang berbeda. 
Pertama, Pondok Pesantren Darul Dakwah bersikap selektif 
tidak menolak modernisme secara total, dan sifat 
kepemimpinannya masih individual karena pada awalnya 
pesantren ini berdiri pada tahun 1999 menggunakan system 
salaf murni dan dipimpin langsung oleh kyai atau pendirinya 
yakni KH. Ibnu Amiruddin. Setelah berjalan sekitar delapan 
tahun, barulah pesantren mendirikan badan hukum berupa 
yayasan. Ketua yayasan diangkat bukan dari keturunan pendiri 
atau pengasuh awal, melainkan seorang yang mampu 
menjalankan amanah tersebut maka boleh menjadi pemimpin. 
Dalam hal ini dipilihlah seorang menantu beliau Gus M. 
Nasrullah. Beliau memang dinilai pantas karena memiliki latar 

                                                             
49Karel A. Steenbrink, beberapa Aspek Tentang Islam di Indonesia Abad-19, (Jakarta: 
Bulan Bintang, 1984), 159. 
50Amin Hadari dan M. Ishom El Saha, Peningkatan Mutu TerpaduPesantren dan 
Madrasah Diniyah, (Jakarta: Diva Pustaka, 2004),  22. 



PROGRESSA, Volume 6, Nomor 2, Agustus 2022 55 

belakang pendidikan umum yang mumpuni dan didukung juga 
keilmuan pesantren salafnya. 

Aspek ekonomis, dimana dengan santri dengan jumlah 
besar identik dengan perputaran ekonomi yang besar pula. 
Secara empirik, perkembangan Islam dan kemajuan ekonomi 
di Indonesia memiliki hubungan yang erat.Namun, khusus 
pada pondok pesantren, visi ekonomi dapat dikatakan 
tergolong lemah, khususnya dalam tataran praktis 
kewirausahaan dan bisnis.Hal ini mempengaruhi lemahnya 
materi, khususnya materi praktis, serta keterampilan, untuk 
menyiapkan kemandirian ekonomi lulusannya nantinya.Atau, 
dapat dikatakan, sampai sejauh ini, aspek ekonomi bukanlah 
menjadi perhatian utama di pesantren.51 

Seperti di pesantren Darul Dakwah kontinuitas dan 
kemajuan lembaga tersebut, pesantren mengembangkan 
beberapa usaha ekonomi yang ada di dalam pesantren seperti: 
Mendirikan usaha pengisian ulang air minum, menjalankan 
kantin-kantin di pesantren maupun sekolah, koperasi pondok 
pesantren, toko kitab dan usaha pemanfaatan sumber daya 
alam perikanan. Masing-masing usaha ini dipegang oleh putra-
putri kyai dalam mengaturnya. Hal ini bukan berarti untuk 
mencari keuntungan atau perolehan profit pada personal 
semata, tapi lebih diprioritaskan untuk kemajuan lembaga. 
Seperti yang diungkapakan oleh gus Habiburrahman. 

Aspek edukatif, Pendidikan pesantren pada umumnya 
bertujuan untuk mencetak ustadz, kyai muda, dan ulama. 
Tujuan yang sangat ideal dan ambisius dicapai oleh pesantren 
dengan menerapkan kajian-kajian kitab kuning, yang 
mencakup tauhid, fiqh, sejarah Islam, akhlak, dan ilmu tat tata 
bahasa atau nahwu shorof. Ada juga pesantren yang 
mempunyai tujuan dikarenakan faktor latar belakang keilmuan 
seorang kyai.52 

Seperti yang sudah dijelaskan di bab sebelumnya tentang 
tujuan pesantren, di pesantren Darul Dakwah yang pada 
awalnya menganut sistem salaf murni tetapi di tengah 
perjalanan mengalami perubahan dengan model integrasi 
selektif menyebabkan tujuan dan proses pendidikan di 

                                                             
51Syahyuti, “Penelusuran Aspek Ekonomi Pada Pondok Pesantren Dan Peluang 
Pengembangannya ”FAE, Volume 17. No. 2, Desember 1999: 32. 
52Ibid, 4. 



Model Transformasi Pendidikan Pesantren 

56  PROGRESSA, Volume 6, Nomor 2, Agustus 2022 

pesantren juga berubah. Yang awalnya hanya melalui metode 
sorogan atau proses transformasi keilmuan umumnya melalui 
one-way-communication. Yaitu  kyai atau ustadzmenjadi sumber 
utama pengetahuan dan kebenaran di dunia sementara santri 
menjadi sosok yang tidak ngerti apa pun. Dengan adanya 
transformasi yang dijalankan, sekarang pesantren lebih variatif 
dalam proses pendidikannya. 

 
Penutup 

Berdasarkan rumusan masalah, temuan penelitian dan 
pembahasan hasil penelitian, maka hasil penelitian ini dapat 
disimpulkan sebagai berikut: 

Pertama, model transformasi pendidikan. Di daerah pedalaman 
yang diwakili oleh PP Darul Dakwah Mojokerto, pesantren ini 
mengadopsi model integrasi selektif di mana pesantren masih 
mempertahankan  watak  dan sistem salafiyahnya, dengan mengadopsi 
sistem  madrasah/sekolah hanya dalam pengorganisasiannya (sistem 
penjenjangan dan klasikal) dan pesantren juga menyelenggaran 
pendidikan formal. Sehingga untuk mengatasi berbagai kelemahan 
pondok pesantren tersebut pesantren melakukan transformasi yang 
bertujuan untuk  mempersiapkan santri agar siap dan mampu hidup 
bermasyarakat sesuai dengan bidang keahliannya. Pola transformasi di 
pesantren ini juga terjadi dengan alami, karena terjadi seiring 
perkembangan pesantren. 

Kedua, alasan transformasi pendidikan pesantren  di PP Darul 
Dakwah Mojokerto. Terdapat dua alasan yaitu, alasan khusus dan 
alasan umum. Alasan khusus di PP Darul Dakwah adalah 
transformasi itu terjadi dilatarbelakangi oleh kepemimpinan seorang 
kiai dan modernisasi, serta dorongan wali santri dan alumni. Alasan 
umum terjadinya transformasi pendidikan pesantren di PP Darul 
Dakwah Mojokerto yang melakukan transformasi pendidikan ini 
mempunyai lima aspek yang menjadi alasan umum, yakni: aspek 
kultural yaitu mengembangkan budaya yang unik seperti konsepsi 
barakah, tawadu’, hurmat, ikhlas, haul, ijazah, ridla, dan semacamnya; 
aspek politis berkaitan dengan upaya  mempertahankan dan 
memperkuat diri pesantren tersebut; aspek ekonomis dimana dengan 
santri dengan jumlah besar identik dengan perputaran ekonomi yang 
besar pula; aspek kepemimpinan yang umumnya berbasis kharisma; 
dan aspek edukasional yaitu bertujuan untuk mencetak ustadz, kyai 
muda, dan ulama. 



PROGRESSA, Volume 6, Nomor 2, Agustus 2022 57 

Daftar Pustaka 
 
Afandi, Mochtar. Membedah diskursus Pendidikan Islam, Jakarta: 

Kalimah, 2001. 
Arif, Mahmud. Pendidikan Islam Transformatif, Yogyakarta: LKiS, 2008. 
Arifin, H.M. Ilmu Pendidikan Islam, Tinjauan Teoritis dan Praktis  Jakarta: 

PT Bumi Aksara, 2009. 
--------- Kapita Selekta Pendidikan Islam dan Umum, Jakarta: Bumi 

Aksara, 1995), Cet. 3. 
Barizi, Ahmad. Pendidikan Integratif: Akar Tradisi dan Integrasi Keilmuan 

Pendidikan Islam, Malang: UIN Maliki Press, 2011. 
Bastian, Aulia Reza. Reformasi Pendidikan: Langkah-Langkah Konsep 

sistem danPembardayaan Pendidikan dalam Rangka Desentralisasi 
Sistem Pendidikan Indonesia, Yogyakarta: Lapera Pustaka 
Utama, 2002. 

Daulay, Haidar Putra. Sejarah Pertumbuhan dan Pembaruan Pendidikan 
Islam diIndonesia. Jakarta: Kencana Prenada Media Group, 
2007. 

Dhofier, Zamakhsari. Tradisi Pesantren, Jakarta: CV. Rajawali, 1992. 
-----------Tradisi pesantren:  Studi pandangan Hidup Kyai dan Visinya 

Mengenai Masa Depan Indonesia, Jakarta: LP3ES, 2011. 
Fadjar, Malik. Visi Pembaruan Pendidikan  Islam, Jakarta: LP3NI, 1998. 
Hadari, Amin. dan M. Ishom El Saha, Peningkatan Mutu Terpadu 

Pesantren dan Madrasah Diniyah, Jakarta: Diva Pustaka, 2004. 
Haedari, Amin. Masa Depan Pesantren dalam Tantangan Modernitas dan 

Tantangan Komplesitas Global, Jakarta: IRD PRESS, 2004. 
----------Transformasi Pesantren: Pengembangan Apek Kependidikan, 

Keagamaan, dan Sosial, Jakarta: LekDIS & Media Nusantara, 
2006. 

Hamid, Abu. “Sistem Pendidikan Madrasah dan Pesantren di Sul-Sel”, 
dalam Taufik Abdullah (ed), Agama dan Perubahan Sosial, 
Jakarta: Rajawali Press, 1983. 

Hasbullah, Kapita Selekta Pendidikan Islam, Jakarta: Raja Grafindo 
Persada, 1996. 

----------,Sejarah Pendidikan Islam di Indonesia: Lintasan Sejarah 
Pertumbuhan dan Perkembangan, Jakarta: PT Raja Grafindo 
Persada, 1996, Cet. 2. 

Madjid, Nurcholish. Bilik-bilik Pesantren; Sebuah Potret Perjalanan Cet. I; 
Jakarta: Paramadina, 1977. 



Model Transformasi Pendidikan Pesantren 

58  PROGRESSA, Volume 6, Nomor 2, Agustus 2022 

Mahmud, Model-Model Pembelajaran di Pesantren, (Jakarta: Media 
Nusantara, 2006. 

Manfred, Ziemek. Pesantren dalam Perubahan Sosial, Jakarta: P3M, 1986. 
Muljono D., Pesantren Modern Pencetak Muslim Modern. Jakarta: Raja 

Grafindo Persada, 2011. 
Qomar, Mujamil. Pesantren dari Transformasi Metodologi Menuju 

Demokratisasi Institusi, Jakarta: Erlangga, tt. 
Rosyad, Sholeh. Sebuah Pembaharuan Dunia Pesantren Di Banten, Banten: 

LPPM La Tansa. 
Salim, Agus. Perubahan Sosial: Sketsa Teori dan Refleksi Metodologi Kasus 

Indonesia, Yogyakarta: PT Tiara Wacana, 2002. 
Salim, Peter. The Contempory English-Indonesian Dictionary, Jakarta: 

Modern English Press, 1996. 
Steenbrink, Karel A. Beberapa Aspek Tentang Islam di Indonesia Abad-19, 

Jakarta: Bulan Bintang, 1984. 
Sutrisno & Suyatno, Pendidikan Islam di Era Peradaban  Modern, Jakarta: 

Prenadamedia Group, 2015. 
Syahyuti, “Penelusuran Aspek Ekonomi Pada Pondok Pesantren Dan 

Peluang Pengembangannya ”FAE, Volume 17. No. 2, 
Desember 1999: 32. 

Talcott, Parsons. The Social System, New York: the Free Pers, 1951. 
Tim Penyusun Kamus Pusat Bahasa, Kamus Besar Bahasa Indonesia, 

Jakarta: Balai Pustaka, 2001 
Undang-Undang Dasar 1945 RI, dan Amandemen Tahun 2002, Bab 

XIII, Pasal 31, Ayat: 3, Surakarta: Sendang Ilmu, 2002. 
Undang-Undang Sistem Pendidikan Nasional Nomor 20 Tahun 2003, 

Bab III, Pasal 3.Cet-II, Bandung: Fokus Media, 2003. 
Vredenbregt, Jacob. Bawean dan Islam. De Baweaner in Hun Moederland en 

In Singapore. Jakarta: INIS, 1990. 
Wawancara dengan Khoirul Anam, Alumni Santri PP Darul Dakwah 

tanggal 11 Maret 2018 melalui media Telepon. 
Yasmadi, Modernisasi Pesantren; Kritik Nurcholish Majid Terhadap 

Pendidikan Islam Tradisional, Jakarta: Quantum Teaching, 
2005. 

Zarkasyi, Abdullah Syukri. Gontor dan Pembaharuan Pendidikan Pesantren, 
Jakarta, PT Raja Grafindo Persada, 2005. 

 


